
162 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 21, 2025 

VOZES DO CONCRETO1

VOICES OF CONCRETE

Vanessa Pereira Vassoler
UFES

Resumo

O grafite configura-se como prática estética e 
política no espaço urbano, cuja trajetória histórica 
remete à resistência social e à contestação dos 
regimes simbólicos hegemônicos. A dialética 
entre visibilidade e filtros institucionais delineia 
seu posicionamento entre marginalidade 
e consagração, revelando dispositivos de 
legitimação e exclusão que estruturam a produção 
simbólica contemporânea. A incorporação 
pelo mercado e instituições culturais pode 
comprometer sua potência subversiva, ao passo 
que possibilita reconfigurações nos processos de 
mediação cultural. Sua atuação é determinante na 
constituição da memória coletiva e das identidades 
territoriais, embora sujeita a práticas repressivas e 
apagamento que fragilizam vínculos socioculturais 
e intensificam as tensões entre autonomia criativa 
e controle institucional.

Palavras-chave:

Grafite, resistência simbólica, controle institucional

Keywords:
 
Graffiti; symbolic resistance; institutional control.

Abstract

Graffiti emerges as an aesthetic and political 
practice within urban space, whose historical 
trajectory is rooted in social resistance and the 
contestation of hegemonic symbolic regimes. 
The dialectic between visibility and institutional 
filters shapes its position between marginality and 
consecration, exposing mechanisms of legitimation 
and exclusion that structure contemporary symbolic 
production. Its assimilation by the market and 
cultural institutions may undermine its subversive 
potential, while also enabling reconfigurations in 
cultural mediation processes. Graffiti plays a crucial 
role in the construction of collective memory and 
territorial identities, although it remains subject 
to repressive practices and erasure that weaken 
sociocultural bonds and heighten tensions between 
creative autonomy and institutional control.



163Artigos do dossiê 

INTRODUÇÃO

Apesar do grafite ter ganhado projeção global 

a partir dos anos 1960, suas raízes remontam à 

Antiguidade, com registros gráficos nas cavernas 

paleolíticas, nos túmulos egípcios, nas catacumbas 

romanas e entre povos orientais como chineses 

e indianos. Essas manifestações visuais, voltadas 

a fins ritualísticos ou narrativos, não eram 

concebidas como arte em suas épocas, mas sim 

como formas de comunicação simbólica. No século 

XX, após os movimentos de contracultura dos anos 

1960, o grafite ressurge como linguagem urbana de 

contestação, inicialmente por meio de inscrições 

caligráficas vinculadas a protestos políticos e atos 

de resistência social, manifestações que segundo 

Schultz, passaram a ser denominadas “pichação” 

ou “picho”.

Grafite tem origem no termo italiano graffito, que 
deriva do latim graphium. Inicialmente, designou 
um estilete utilizado para escrever sobre placas 
de cera. Posteriormente, a forma plural, graffiti, 
nomeou as inscrições gravadas na pré-história 
e na antiga Roma. Em 1965, a palavra graffiti foi 
utilizada para definir as pichações com spray e, 
nos anos 70, para indicar as modernas pinturas 
feitas com a mesma tinta. O termo pichação 
remete às inscrições realizadas com piche em 
muros na antiga Roma. Adquiriu arbitrariamente 
uma conotação pejorativa, quando se tornou uma 
prática de protesto social nos bairros periféricos 
de Nova Iorque, na década de 1960, e, mais tarde, 
quando foi utilizado por torcidas organizadas 
em práticas ilegais ou por grupos de controle do 
narcotráfico (Schultz, 2010, p. 2560).

Nos Estados Unidos, especificamente em Nova 

Iorque nos anos 1970, o grafite consolidou-se 

como expressão visual das juventudes periféricas, 

que transformaram muros e trens em suportes 

para inscrever suas identidades marginalizadas. 

Norman Mailer descreve o poder da marca no 

espaço público dos anos de 1970, ao contar o caso 

do Mike171: “para o artista urbano era um orgulho 

ver a sua marca nas portas do trem, circulando 

pela cidade e sendo vista por milhões de pessoas” 

(Mailer, 1974, p. 9).

O fenômeno rapidamente se espalhou por 

metrópoles como Berlim, Londres e São Paulo, 

ganhando contornos estéticos mais elaborados 

e ampliando sua força simbólica. No Brasil, a 

pichação manifesta-se também como resistência 

durante o regime militar, com frases de protesto 

anônimas grafadas nos muros urbanos. 

Nos anos 1980 e 1990, o grafite passou a confrontar 

não apenas o poder político, mas também o 

domínio da cultura de massa e da publicidade, 

tornando-se um campo em disputa entre expressão 

insurgente e tentativa de controle institucional 

e mercadológico. Hal Foster, ao declarar que “o 

graffiti irrompeu numa cidade de signos, ao mesmo 

tempo homogênea e fragmentada, não para ser 

consumido como esses signos, mas para atacar 

esse consumo em seu próprio campo” (Foster, 1996, 

p. 79), dialoga sobre o papel do grafite na paisagem 

urbana contemporânea, dominada por lógicas de 

mercantilização e saturação visual. A “cidade de 

signos” é aquela profundamente marcada pela 

publicidade, pelo design urbano padronizado e 

pela circulação incessante de imagens destinadas 

ao consumo. A cidade torna-se homogênea porque 

os signos se repetem, mas também fragmentada, 

pois esses mesmos signos não necessariamente 

dialogam entre si, eles competem por atenção 

reforçando desigualdades espaciais e simbólicas.

Nesse entremeio, oriundo de contextos periféricos 

e inserido em disputas territoriais, o grafite 

configura-se como prática estética e política que 

altera os modos de ocupação e representação do 

espaço urbano. A negação de espaços institucionais 

de validação da arte, assim como a apropriação 

do espaço urbano mesmo sem consentimento, 

utilizando-se das ruas e de variadas linguagens 

artísticas, fizeram do grafite uma das artes mais 

acessíveis ao público, constituindo um movimento 

coletivo, de ideologia subversiva, onde não há 

qualificação, discriminação, ou qualquer regra em 

sua criação, transbordando os limites da estética 

e promovendo novas relações com a arte como 

revela Almeida:

A crítica realizada por artistas – como nos 
movimentos dadaísta e construtivistas, na 
emergência da arte da performance […] 
– ou por intelectuais como Adorno […] e 
Bourdieu […] a respeito da indústria cultural, 
da institucionalização das artes e do modo 
capitalista de apropriação dos bens culturais, 
motivou um abandono – por parte de alguns 
artistas – do modelo hegemônico de mercado da 
arte para se propor uma outra relação entre arte-
artista-sociedade (Almeida, 2013, p. 25).



164 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 21, 2025 

A relevância desta arte está no fato de que o grafite 

não somente intervém fisicamente na paisagem 

urbana, mas inscreve novos sentidos e narrativas 

no espaço público, deslocando fronteiras entre 

arte e política, estética e protesto, legalidade e 

transgressão. Sua prática convoca um olhar crítico 

sobre as dinâmicas de controle simbólico que 

regulam o uso da cidade e a circulação de imagens, 

colocando em evidência as relações de poder que 

atravessam a produção e o consumo da arte. Sob 

esse ponto de vista, analisar o grafite vira uma 

via de acesso à compreensão mais ampla sobre 

como se constituem os regimes de visibilidade, 

os filtros institucionais e as formas de exclusão 

ou consagração que moldam o campo artístico 

contemporâneo.

O percurso que leva da intervenção não autorizada 

à aceitação institucional, envolve negociações 

que evidenciam os mecanismos de legitimação e 

exclusão. Ao transitar entre práticas insurgentes 

e absorção por museus, galerias e mercado, 

o grafite revela as tensões entre autonomia 

criativa e regulação institucional. Sua força não 

reside apenas na superfície que ocupa, mas na 

possibilidade de desestabilizar códigos instituídos, 

reforçar identidades e propor novas mediações 

sociais. 

No entanto, a recorrente assimilação dessa 

linguagem pelas instituições culturais, pela 

publicidade, pelo mercado de arte e até mesmo 

pela moda, nos dias atuais, levanta questões sobre, 

que tipo de potência simbólica o grafite ainda 

consegue ativar no espaço público atualmente, 

diante da assimilação que geralmente neutraliza 

sua força poética e política? Como o grafite atual 

reconfigura os sentidos de resistência simbólica, 

e de que maneira a perseguição e apagamento, 

compromete os processos de mediação entre 

os sujeitos e o território, enfraquecendo formas 

coletivas de construção da memória e da identidade 

cultural?

Para isso, serão realizadas análises teóricas e 

leituras interpretativas, para promover conexões 

entre reflexões críticas que atravessam a arte 

urbana, as mediações culturais, os processos de 

legitimação simbólica, a crítica institucional e os 

aportes da sociologia da arte. O percurso busca 

entender os sentidos simbólicos atribuídos ao 

grafite, em especial no que tange aos processos 

que determinam sua legitimação, marginalização 

ou absorção pelo mercado. Em vez de se apoiar em 

dados empíricos coletados diretamente, o estudo 

investiga os entrecruzamentos entre discursos 

teóricos, focando as operações de visibilidade, os 

mecanismos de consagração e os jogos de poder 

que estruturam o campo artístico. 

Nesse contexto, torna-se pertinente examinar, 

até que ponto o grafite contemporâneo orienta 

sua força estética e política para a abordagem de 

temas vinculados à denúncia da exclusão social, 

à afirmação de identidades marginalizadas e à 

reivindicação de grupos periféricos. O ensaio visa 

compreender em que medida, ao ser absorvido 

pelo mercado, preserva ou perde sua capacidade 

de intervenção, provocação e engajamento social.

A ESSÊNCIA SUBVERSIVA E OS DESAFIOS DA 

INSTITUCIONALIZAÇÃO

O grafite configurou-se como prática tática no 

cotidiano urbano, quando assumiu o controle em 

territórios não autorizados e subverteu os espaços 

planejados, concorrendo e destoando dos signos 

legitimados. Michel de Certeau observa que “a 

figura atual de uma marginalidade não é mais a 

de pequenos grupos, mas uma marginalidade de 

massa; atividade cultural dos não produtores de 

cultura, uma atividade não assinada, não legível, 

mas simbolizada” (Certeau, 1998, p. 44). Nesse 

diálogo, a marginalidade deixa de ser atributo 

exclusivo de coletividades restritas ou localizadas 

para se expandir em escala social, abrangendo 

amplas camadas que não produzem os bens 

culturais, mas que os consomem de maneira 

contínua. É nesse contexto de saturação de signos 

e deslocamento das dinâmicas de produção 

simbólica mercadológicas, que o grafite emerge 

como forma de expressão inserida nos interstícios 

da cidade institucionalizada. Sua presença, gratuita 

e não autorizada, reconfigura a paisagem urbana 

ao propor um tipo de produção simbólica que 

não responde aos circuitos tradicionais da cultura 

letrada ou das indústrias culturais, mas atua como 

gesto visual e político de enunciação coletiva. Ao 

ocupar o espaço urbano com signos dissidentes, 

o grafite insere-se no campo das práticas táticas 

descritas por Certeau, oferecendo uma resposta 

simbólica aos regimes dominantes de produção e 

circulação de sentido.



165Artigos do dossiê 

As práticas culturais dessa massa deixam 

assinaturas de artistas anônimos, que não são 

reconhecidos oficialmente como produtores 

culturais. Mesmo assim, são práticas carregadas 

de sentido simbólico, que afetam a vida, o cotidiano 

e até mesmo os produtos culturais dominantes. 

Essa articulação entre desobedecer às regras 

institucionais e apropriar-se delas é a essência 

do grafite, que por meio de intervenções visuais, 

desloca significados, tensiona a estrutura estética 

do cotidiano e oferece novas formas de experiência 

urbana. Foster faz uma análise muito interessante 

ao questionar e explicar o raciocínio e a atitude da 

mídia diante desse fenômeno:

Assim, o que a mídia – dentro da qual o mundo da 
arte está preso – deve fazer em resposta a essa 
resposta dos grafiteiros? Mediá-la, absorvê-la. 
O underground é levado até o estúdio de tevê, 
a Bleecker Street Station é redesenhada numa 
galeria da West Broadway. Há outras razões para 
que o graffiti tenha se consagrado como arte – seu 
valor econômico não poderia estar assegurado 
sem esse deslocamento taxonômico – mas com 
toda a certeza a subversão do subversivo é o 
motivo principal (Foster, 1996, p. 78).

Quando o grafite é cooptado por circuitos do 

mercado, sua força original não desaparece 

automaticamente, mas é reenquadrada em um 

regime visual onde a potência subversiva pode 

ser diluída. É preciso entender de que forma 

se preserva ou se redefine essa força poética e 

política, ainda que em ambientes que operam sob 

lógicas distintas da intervenção de rua. Pierre 

Bourdieu, ao dizer que “pego nessa espécie de 

armadilha, verdadeira provocação a uma alodoxia2 

realmente paradoxal” (Bourdieu, 1996, p. 360), 

esclarece que o processo de legitimação opera 

pelo reconhecimento social e pela autoridade que 

os agentes do campo exercem ao determinar o que 

é arte, muitas vezes de forma ilegítima e tácita, 

reforçando a monopolização desse poder. E, ao 

atravessar circuitos de legitimação, o grafite deixa 

de ser apenas uma inscrição na paisagem urbana 

para também ser objeto de consumo cultural. 

Nesse sentido, analisar a entrada do grafite em 

instituições culturais demanda observar os efeitos 

dessa legitimação simbólica sobre seus sentidos 

originais, avaliando se ocorre um esvaziamento de 

sua potência crítica ou uma possível rearticulação 

de seu alcance estético-político.

Essa aceitação do grafite em instituições culturais 

pode configurar um movimento ambivalente, 

pois embora amplie sua visibilidade e circulação, 

tende a deslocar seus sentidos originais. O espaço 

institucional redefine as condições de recepção da 

obra, alterando não apenas o suporte físico, mas 

também os modos de percepção e interpretação. 

Segundo Hal Foster, “o oficial reivindica o que 

não é oficial, as galerias absorvem os grafiteiros” 

(Foster, 1996, p. 78). Esse processo de absorção 

revela uma lógica institucional de validação da 

subversão, na qual a arte que emerge da rua, ao ser 

aprovada pelo sistema, tende a ter diminuída sua 

força política porque cada convenção carrega uma 

estética própria, moldada pelas crenças morais 

que estruturam o imaginário de cada sociedade. 

Tal perspectiva é claramente expressa por Becker:

As convenções impõem fortes restrições aos 
artistas. Elas são particularmente restritivas, 
porque não existem isoladamente, mas sim em 
sistemas complexamente interdependentes, 
de tal forma que fazer uma pequena mudança 
muitas vezes exige fazer mudanças em várias 
outras atividades (Becker, 1977, p. 215).

A filtragem operada pelo mercado de arte na 

validação de certos artistas em detrimento de 

outros, está sustentada por dinâmicas de capital 

simbólico, critérios estéticos tácitos e interesses 

econômicos. A legitimação de uma prática artística 

não decorre exclusivamente de seus atributos 

formais ou conceituais, mas de sua capacidade 

de circular entre agentes autorizados, críticos, 

curadores, galeristas, colecionadores e instituições, 

que exercem o poder de nomear e definir o valor 

simbólico de uma obra ou trajetória. Ainda que 

artistas oriundos da arte urbana ingressem nos 

circuitos de prestígio, essa incorporação muitas 

vezes ocorre por meio da estetização e da 

neutralização simbólica. Hal Foster observa que

O graffiti é mediatizado em grande escala; até 
mesmo nas ruas se tornou seu próprio ritual 
reificado. Não apenas esses signos vazios são 
preenchidos com o conteúdo da mídia, mas 
alguns são investidos com valor (econômico) da 
arte, marcas anônimas se tornaram assinaturas 
de celebridades (Foster, 1996, p. 81).



166 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 21, 2025 

A transformação de práticas insurgentes em 

bens de consumo cultural não implica apenas 

visibilidade, mas uma reconfiguração de sentido que 

pode esvaziar seu potencial crítico, convertendo 

linguagem de resistência em mercadoria simbólica 

compatível com os imperativos do capital. Desse 

modo a filtragem no campo artístico não é neutra, 

ela atua como mecanismo de regulação que 

seleciona, adapta e consagra aquilo que pode ser 

absorvido sem comprometer as estruturas que 

sustentam sua própria lógica de funcionamento.

A inscrição do grafite em museus também demanda 

refletir sobre os modos de enunciação e autoria. 

Ao serem deslocadas do anonimato urbano para 

a sala expositiva, as obras ganham ficha técnica, 

contexto curatorial, mediação interpretativa, 

elementos que operam uma estetização e uma 

despolitização de sua origem. Além disso, há que 

se considerar o papel das curadorias e dos próprios 

artistas na manutenção de uma postura crítica. 

Ao decidir o que levar para o museu, como exibir 

e com que discurso, parte da disputa simbólica 

permanece ativa. O que está em jogo não é apenas 

a forma da obra, mas os modos de enunciação que 

a circundam. A curadoria torna-se uma instância 

de mediação fundamental, capaz de esvaziar ou 

intensificar os sentidos do grafite como prática 

simbólica insurgente.

Porém, ao situar o grafite no cruzamento entre 

linguagem estética, gesto político, apropriação e 

neutralização, é preciso considerar a personalidade 

do artista. As trajetórias de Jean-Michel Basquiat e 

Keith Haring evidenciam esse processo de transição 

e os limites da legitimação simbólica conferida pelo 

sistema artístico. Basquiat, ao manter uma postura 

crítica em relação ao mercado e à racialização de 

sua imagem, incorporou em sua obra elementos 

que denunciavam a exclusão social e o exotismo 

com que sua figura era tratada, tensionando as 

estruturas que o consagraram. Haring, por sua vez, 

embora tenha alcançado ampla circulação e apoio 

institucional, preservou um compromisso explícito 

com pautas públicas, como o combate à AIDS, a 

crítica ao racismo e a defesa da infância, valendo-

se de sua visibilidade para disputar sentidos no 

próprio espaço que o absorvia. A inserção de 

ambos não representou uma legitimação plena 

do grafite enquanto linguagem coletiva, mas uma 

filtragem das suas potências críticas para formatos 

palatáveis ao sistema da arte. Essas exceções 

podem ser convertidas em exemplos funcionais, 

mostrando que o grafite enquanto prática social e 

insurgente, pode não ser totalmente reconfigurado 

em produto conforme essa outra análise de Foster 

“o graffiti escapou a uma apropriação total [...] não 

porque não possa ser recuperado [...] mas porque 

não podia ser codificado: é em si próprio uma 

decodificação” (Foster, 1996, p. 81).

Casos como os de Basquiat, Haring e, 

recentemente, do brasileiro Kobra demonstram 

que a inserção do grafite em circuitos consagrados 

não implica, necessariamente, sua desativação 

simbólica. Ao contrário, pode configurar-se como 

um deslocamento tático, no qual a linguagem de 

rua é reinscrita em novos regimes de visibilidade. 

A complexidade do fenômeno está justamente 

nesse movimento ambíguo entre o esvaziamento 

crítico, promovido pela absorção institucional e 

a possibilidade de ressignificação insurgente no 

interior do próprio sistema que o neutraliza. A 

mediação simbólica do grafite pelas instituições, 

tem uma certa ambivalência, ora como 

captura estética, ora como intervenção crítica 

reconfigurada.

A questão não é apenas se o grafite perde sua 

força ao entrar no museu, mas como ele negocia, 

adapta ou tensiona seus sentidos nesse novo 

espaço. Quando Hal Foster declarou que “o oficial 

reivindica o que não é oficial, as galerias absorvem 

os grafiteiros” (Foster, 1996, p. 78), indicou para um 

movimento de apropriação, mas que não excluía 

o conteúdo crítico, apenas deslocava para outros 

formatos que reorganizaram sua potência.

Apesar da assimilação que frequentemente busca 

neutralizar sua força poética e política, o grafite 

continua a operar como um campo de tensão 

estética e social. Sua presença nas ruas, ainda 

que intermitente ou estetizada, convoca formas 

de escuta visual que interrompem a normalidade 

do cotidiano urbano, ativando memórias 

coletivas, enunciando contradições e forjando 

brechas no tecido simbólico das cidades. Por 

isso, a institucionalização do grafite não deve ser 

compreendida apenas como um gesto de captura, 

mas como um campo em disputa.



167Artigos do dossiê 

A RUA EM FOCO

Na tentativa de exercer maior controle sobre 

as expressões urbanas, muitos governos se 

beneficiaram da categorização estilística surgida 

no próprio campo do grafite para enfraquecer 

sua potência original. A distinção entre “grafite” 

– hoje associado a uma linguagem visual colorida, 

figurativa e amplamente aceita em espaços 

públicos e murais monumentais – e “pichação” 

– marcada por traços monocromáticos, signos 

codificados e uma estética mais agressiva e 

politizada — serviu como estratégia para classificar, 

legitimar ou marginalizar práticas. Com isso, 

tornou-se possível determinar o que poderia 

ser reconhecido como arte, passível de apoio 

institucional e inserção no mercado, e o que 

seria criminalizado como transgressão. Tal lógica 

de separação, opera segundo a tática ancestral 

do “dividir para conquistar” (divide et impera), 

remonta ao Império Romano, mas permanece 

vigente, atualizada como ferramenta eficaz de 

dominação simbólica e esvaziamento político de 

manifestações insurgentes.

Ao ocupar fachadas, becos e muros, o grafite verte 

assuntos para o espaço público que quase sempre 

permanecem à margem das representações 

artísticas tradicionais e institucionais. Sua 

presença atua como um espaço de visibilidade para 

vozes que, são ignoradas na construção identitária 

de grupos e do imaginário urbano. Ao analisar sob 

esta perspectiva, o grafite não apenas humaniza 

e personaliza o ambiente urbano, mas também 

contribui para a formação de uma memória 

coletiva e de uma identidade local compartilhada.

Para Tartaglia, o grafiteiro tem uma percepção 

diferenciada da paisagem em relação aos 

cidadãos e explica que “na representação de 

sua territorialidade, cada grafiteiro pode criar a 

sua própria paisagem, inserindo-a na paisagem 

urbana” (Tartaglia, 2013, p. 196). Essa ação de 

“devolução” do espaço ao cidadão comum, 

de certa forma configura o grafite como um 

movimento de democratização do espaço público, 

no qual os limites entre espectador e artista, 

público e privado, são diluídos. Trata-se de uma 

arte cuja essência reside no questionamento da 

exclusividade do espaço público como domínio das 

autoridades estatais e dos interesses do capital 

privado.

Um exemplo é o Beco do Batman, localizado na 

Vila Madalena em São Paulo, que, na década de 

1980 não possuía a menor importância, até que 

um morador fez uma intervenção com imagens 

do Batman no muro de sua casa, e que, segundo 

Valverde “estimulou a apropriação de outros 

muros do beco por parte dos frequentadores e 

moradores do bairro” (Valverde, 2017, p. 229). Este 

beco na Vila Madalena, antes dos grafites, era um 

lugar marginalizado e esquecido pela sociedade, 

e ganhou uma dimensão social, tornando-se a 

galeria a céu aberto de arte urbana paulistana, 

promovendo turismo ao local, apesar de haver um 

público que considere o grafite, principalmente o 

picho, como algo que polui a paisagem urbana, 

degradando o ambiente, sobrecarregando a vista 

com muita informação. Até 1990, os grafites no 

Beco do Batman eram considerados ilegais pelo 

governo.

A partir de meados dos anos 1990, o Beco do 
Batman passa a ser reconhecido como portador 
de cultura legítima e associado a uma certa 
forma artística característica da cidade de São 
Paulo. Diferentes formas de arte urbana ganham 
visibilidade e reduzem o seu sentido marginal, 
em um movimento de institucionalização. Tal 
reconhecimento envolve a participação de 
diferentes instituições, públicas e privadas: as 
galerias e ateliês de arte, as diversas escalas de 
poder público (sobretudo o poder municipal), 
ONGs, jornais etc. O Beco do Batman passa a 
ser representado como um alto lugar da cultura 
paulistana, em franca oposição ao sentido 
marginal que tinha até então (Valverde, 2017, p. 
241).

Em 2017, o então prefeito de São Paulo, João 

Dória, promoveu uma ação de cobertura de 

grafites em áreas públicas com tinta cinza, 

justificando a medida como uma tentativa de 

“limpeza urbana” e combate à “poluição visual”. 

Essa intervenção gerou impactos significativos 

na percepção de identidade das regiões afetadas, 

e várias delas consideravam o grafite como uma 

expressão local de cultura e resistência social. A 

eliminação abrupta das obras apagou referências 

visuais que compunham a paisagem urbana e 

desempenhavam um papel de mediação simbólica 

entre os moradores e o espaço público, afetando 

a representatividade cultural e a memória 

coletiva dessas comunidades. Em resposta, a ação 

desencadeou críticas, tanto de artistas quanto de 



168 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 21, 2025 

estudiosos da arte urbana, que argumentaram 

que a medida ignorava o valor social e artístico do 

grafite, além de ignorar as dinâmicas culturais que 

o sustentavam.

O prefeito da época pretendia apontar um local 

na cidade onde o grafite (exceto o picho) poderia 

ser realizado, limitando essa expressão a um lugar 

determinado pelo poder público. No entanto, essa 

atitude cercearia a liberdade que configura esta 

arte. Ao grafitar um muro ou uma parede, o artista 

reapropria-se do espaço urbano, convidando o 

cidadão transeunte a refletir sobre sua identidade 

versus as paisagens da cidade. 

O contexto dos grandes centros é marcado 

por uma crescente complexidade urbana e 

social, e o grafite desempenha uma função em 

determinados territórios como instrumento de 

expressão que reformula as noções de espaço 

público e participa de uma nova perspectiva 

de cidadania ativa reforçando identidade, 

instigando questionamentos, propiciando diálogos 

e fomentando uma participação cidadã mais 

engajada. Em muitos lugares sua atuação é como 

um espelho das dinâmicas sociais e culturais. A 

prática não apenas ocupa fisicamente a cidade, mas 

também cria um campo simbólico onde interações 

e interpretações são possíveis. Ao contrário das 

intervenções artísticas oficiais, que muitas vezes 

são delimitadas por paredes de galerias e museus, 

o grafite é acessível a todos e impacta diretamente 

os cidadãos, positiva ou negativamente, sem aviso 

prévio. Essa espontaneidade e acessibilidade 

fazem com que o grafite atue como um convite 

à participação, em que a experiência estética é 

vivida de maneira direta e não mediada.

Ao se integrar ao tecido urbano, a arte transforma-

se em linguagem de resistência simbólica, capaz 

de reconfigurar as relações entre sujeitos e 

território. Mais do que um meio de comunicação 

visual, instaura práticas que ativam sentidos 

coletivos e operam como formas de mediação 

cultural nos interstícios da cidade formal. Tal 

dinâmica converte-se em expressão orgânica das 

tensões e demandas sociais que busca representar. 

Nesse sentido, Canclini observa que “as melhores 

condições para o desenvolvimento artístico podem 

surgir precisamente quando os artistas, em vez de 

se entrincheirarem em sua intimidade, se integrem 

organicamente na transformação social” (Canclini, 

1984, p.  38). A perseguição e o apagamento 

sistemático desses registros visuais, para alguns 

intelectuais, comprometem os processos de 

mediação simbólica, enfraquecendo os vínculos 

entre memória, identidade e território. Ao eliminar 

os signos da presença coletiva, esvazia-se também 

a força das narrativas construídas socialmente, 

negando aos sujeitos o direito de inscrever suas 

histórias e códigos culturais no espaço urbano.

A inscrição de imagens e mensagens nas superfícies 

da cidade tensiona as fronteiras entre legalidade 

e ilegalidade no espaço urbano, especialmente 

quando se considera o papel das autoridades 

municipais na definição dos limites do que pode 

ou não ser inscrito nas superfícies da cidade. 

Normalmente, o reconhecimento institucional da 

prática ocorre de forma seletiva, ao mesmo tempo 

em que se criminalizam intervenções espontâneas 

que emergem de territórios historicamente 

marginalizados. Ainda que iniciativas oficiais 

tenham promovido zonas autorizadas para a prática 

do grafite, conferindo visibilidade a determinados 

artistas e obras, esse processo também implicou 

uma racionalização do fazer artístico, deslocando 

parte de sua potência crítica. Paradoxalmente, 

regiões antes estigmatizadas por sua condição 

periférica passaram a ser valorizadas como 

pontos turísticos a partir da apropriação estética 

do grafite, revelando um movimento ambíguo de 

legitimação e controle. Nesse cenário, as políticas 

públicas e os agentes institucionais ocupam 

posição estratégica na mediação dessas tensões, 

podendo atuar tanto no sentido da censura quanto 

na criação de espaços de escuta e negociação 

cultural. Reconhecer o grafite como linguagem 

legítima de produção simbólica e memória coletiva 

exige ir além da autorização pontual, implicando 

uma revisão crítica das dinâmicas de poder que 

moldam o acesso ao espaço urbano e os modos de 

narrar a cidade.

CONCLUSÃO

A análise do grafite permite compreender como 

os regimes de visibilidade e os filtros institucionais 

atuam na definição do que é reconhecido como 

arte legítima e do que permanece marginalizado 

no campo artístico contemporâneo. Esse processo 

revela não apenas os critérios estéticos e 

econômicos envolvidos, mas também os jogos de 



169Artigos do dossiê 

poder que moldam o acesso aos espaços simbólicos 

e à circulação das imagens na paisagem urbana. 

A distinção entre o que é consagrado e o que é 

criminalizado evidencia um campo de disputa 

onde o grafite opera como prática insurgente 

e, simultaneamente, como objeto passível de 

cooptação institucional.

A assimilação dessa linguagem por instituições 

culturais e pelo mercado implica uma 

transformação na sua potência simbólica, 

frequentemente resultando na diluição de seu 

caráter crítico e político. Essa transição entre 

resistência e legitimação traz à tona uma tensão 

permanente, em que o grafite oscila entre a 

capacidade de provocar e a função de manter 

estruturas preexistentes. A neutralização poética 

e política, muitas vezes decorrente da estetização 

e mercantilização, pode comprometer a função 

subversiva original, exigindo uma análise cuidadosa 

dos efeitos dessa reconfiguração simbólica.

Ao mesmo tempo, o apagamento e a repressão 

das expressões visuais nas ruas impactam 

diretamente os processos de mediação entre 

sujeitos e territórios. A eliminação desses registros 

compromete a construção coletiva da memória e 

da identidade cultural, negando a possibilidade 

de inscrição dos códigos e narrativas de algumas 

comunidades em seus espaços. Essa negação 

fragiliza os vínculos simbólicos essenciais para a 

afirmação de pertencimento e para a formulação 

de uma cidadania crítica e ativa, reduzindo o 

potencial do grafite como agente de transformação 

social.

Entretanto, o grafite contemporâneo se apresenta 

como um campo complexo, tensionado entre 

processos de resistência e mecanismos de controle, 

onde suas possibilidades de intervenção política 

dependem das condições institucionais e sociais 

que o circundam. Avaliar suas dinâmicas implica 

reconhecer que a legitimidade e a força simbólica 

dessa prática não são dadas de forma estática, 

mas construídas no enfrentamento contínuo 

das disputas por visibilidade, reconhecimento e 

pertencimento.

REFERÊNCIAS

ALMEIDA, Gabriel Bueno. Política, subjetividade 

e arte urbana: o graffiti na cidade. Florianópolis, 

2013. Dissertação (Mestrado em Psicologia), 

Centro de Filosofia e Ciências Humanas, 

Universidade Federal de Santa Catarina, 2013. 

Disponível em: <https://repositorio.ufsc.br/

handle/123456789/106968?locale-attribute=pt_

BR>. Acesso em: 9 set. 2024.

BECKER, Howard Saul. Arte como Ação Coletiva. 

Uma teoria da ação coletiva. Rio de Janeiro: 

Zahar, 1977.

BOURDIEU, Pierre. As regras da arte: gênese e 

estrutura do campo literário. Tradução de Maria 

Lúcia Machado. São Paulo: Companhia das Letras, 

1996.

CANCLINI, Nestor Garcia. A socialização da arte: 

teoria e prática na América Latina. São Paulo: 

Cultrix, 1984.

CERTEAU, Michel de. A invenção do cotidiano: 

Artes de fazer. 3. ed. Tradução de Ephraim Ferreira 

Alves. Rio de Janeiro: Vozes, 1998.

FOSTER, Hall. Recodificação: Arte, espetáculo e 

política cultural. Tradução de Duda Machado. São 

Paulo: Casa Editorial Paulista, 1996. 

MAILER, Norman. The faith of graffiti. 

Photographys: John Naar. New York: Harper 

Collins, 1974.

SCHULTZ, Valdemar. Intervenções urbanas, arte e 

escola: experimentações e afectos no meio urbano 

e escolar. Anais 19o Encontro da Associação 

Nacional de Pesquisadores em Artes Plásticas 

“Entre Territórios”, Cachoeira, 2010. Disponível 

em: <https://anpap.org.br/anais/2010/pdf/ceav/

valdemar_schultz.pdf >. Acesso em: 9 set. 2024.

TARTAGLIA, Leandro. A paisagem e o grafite na 

cidade do Rio de Janeiro. Revista do Arquivo 

Geral da Cidade do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 

n.7, p. 191-202, Rio de Janeiro, 2013. Disponível em: 

<https://revistaagcrj.rio.br/index.php/ojs/article/

view/124>. Acesso em: 9 set. 2024.



170 Arteriais | revista do ppgartes | ica | ufpa | v. 11 n. 21, 2025 

VALVERDE, Rodrigo Ramos Hospodar Felippe. 

Os limites da inversão: a heterotopia do beco do 

Batman, São Paulo. Boletim Goiano da Geografia, 

Goiânia, v.37, n.2, p. 223-244, 2017. Disponível em: 

<https://revistas.ufg.br/bgg/article/view/49153>. 

Acesso em: 26 jul. 2024.

Notas

1 O presente artigo foi desenvolvido no âmbito da 
disciplina Seminário de Estudos Avançados em Arte e 
Cultura, integrada ao Doutorado em Artes do Programa 
de Pós-Graduação de Artes da UFES, no qual sou aluna, 
sob orientação da professora doutora Almerinda da 
Silva Lopes. As reflexões aqui reunidas se articulam 
às discussões teóricas sobre mediações culturais, 
legitimação simbólica e circulação de saberes no campo 
artístico.

2  Alodoxia é um conceito formulado por Pierre Bourdieu 
para designar a opinião errônea ou ilegítima, isto é, 
uma forma de juízo proferido por aqueles que não 
possuem o habitus ou o capital cultural necessário para 
compreender e julgar adequadamente um determinado 

campo social, como o artístico, científico ou filosófico.

SOBRE A AUTORA

Vanessa Pereira Vassoler é graduada em Artes 

Plásticas pela Universidade Federal do Espírito 

Santo, mestre em Artes e atualmente doutoranda 

pela mesma instituição. Sua trajetória acadêmica 

inscreve-se no campo da História, Teoria e Crítica 

da Arte, com investigações voltadas à crítica de 

arte no século XX e, em seus desdobramentos 

mais recentes, à produção intelectual de mulheres 

críticas com atuação no século XX, com ênfase 

nas relações de gênero e nos mecanismos de 

apagamento historiográfico. Atua como professora 

efetiva de Artes na rede pública municipal de Vila 

Velha. E-mail: vanessavassoler@yahoo.com.br

Recebido em: 28/11/2024

Aprovado em: 5/7/2025


