
1 

Revista Moara, n. 70, 2025, e70114, 2025 ISSN: 0104-0944  

Enviado em 01/04/2025, aceito em 17/10/2025 

 

A economia da fome como metáfora do mecanismo de 

controle, exploração e subjugação em Quarto de despejo: 

diário de uma favelada 

 

The economy of hunger as a metaphor for the mechanism of control, exploitation and 

subjugation in Quarto de despejo: diário de uma favelada 

 

Ângela Márcia dos Santos FAÇANHA  

Universidade Federal de Goiás (UFG) 

  

Yvonélio Nery FERREIRA** 

 Universidade Federal de Goiás (UFG) 

 

 

RESUMO: No processo de colonização, os sujeitos racializados foram submetidos a violências 

que os animalizavam e subjugavam, transformando-os em mercadoria e objeto, garantindo seu 

controle e exploração para a sustentação da máquina capitalista. Na contemporaneidade, as 

dinâmicas da colonialidade continuam a operar na sociedade, estabelecendo a desumanização do 

ser como fundamento, de modo que o sujeito racializado é reduzido à condição de “outro”, de 

“não-ser”, tornando-se objeto de disputa para a manutenção da ordem econômica, ideológica e 

discursiva vigente (Maldonado-Torres, 2018). Assim, analisamos como, em Quarto de despejo, 

de Carolina Maria de Jesus, é mobilizado o conceito de economia da fome como um recurso 

estético, ético e político para evidenciar a opressão, exploração e controle dos corpos e 

subjetividades impostos pela lógica do sistema capitalista. Compreendemos que a economia da 

fome funciona, em sua escrita, como metáfora dos mecanismos de violência que a sociedade e o 

capitalismo impõem à população negra e pobre. 

  
PALAVRAS-CHAVE: Carolina Maria de Jesus. Quarto de despejo. Economia da fome. 

 

 
 Doutoranda em Letras e Linguística pelo Programa de Pós-Graduação em Letras e Linguística, na área 

de Estudos Literários, da Faculdade de Letras da Universidade Federal de Goiás (PPGLL/FL/UFG), 

Goiânia-GO, Mestre em Letras pelo Programa de Pós-Graduação em Letras da Universidade Regional 

do Cariri (PPGL/URCA), Crato-CE. E-mail: angela234@discente.ufg.br. 
** Doutor em Literatura pelo Programa de Pós-Graduação em Literatura da Universidade Federal de Santa 

Catarina (PPGLit/UFSC), Florianópolis-SC. Professor Associado da Faculdade de Educação da 

Universidade Federal de Goiás (FE/UFG) e professor permanente do Programa de Pós-Graduação em 

Letras e Linguística, na área de Estudos Literários, da Faculdade de Letras da Universidade Federal de 

Goiás (PPGLL/FL/UFG), Goiânia-GO. E-mail: yvonelioferreira@ufg.br. 



2 

Revista Moara, n. 70, 2025, e70114, 2025 ISSN: 0104-0944  

Enviado em 01/04/2025, aceito em 17/10/2025 

 

ABSTRACT: In the process of colonization, racialized subjects were subjected to violence that 

animalized and subjugated them, transforming them into merchandise and objects, guaranteeing 

their control and exploitation in order to sustain the capitalist machine. In contemporary times, 

the dynamics of coloniality continue to operate in society, establishing the dehumanization of 

being as the foundation, so that the racialized subject is reduced to the condition of “other”, of 

“non-being”, becoming an object of dispute for the maintenance of the economic, ideological 

and discursive order in force (Maldonado-Torres, 2018). Thus, we analyzed how, in Quarto de 

despejo, by Carolina Maria de Jesus, the concept of the economy of hunger is mobilized as an 

aesthetic, ethical, and political resource to highlight the oppression, exploitation, and control of 

bodies and subjectivities imposed by the logic of the capitalist system. We understand that the 

economy of hunger functions in her writing as a metaphor for the mechanisms of violence that 

society and capitalism impose on the black and poor population. 

 

KEYWORDS: Carolina Maria de Jesus. Quarto de despejo. Economy of hunger. 

 

Considerações iniciais 

 

O enredo de Quarto de despejo é estruturado nas vivências e experiências de 

Carolina Maria de Jesus entre os meses de junho e julho de 1955 e ao longo de 1958 a 

1959. Período que, no Brasil, foi marcado pela aceleração processo industrial que o país 

vinha passando, tendo como fundo político-governamental o governo de Juscelino 

Kubitschek. Ligada a essa aceleração industrial, se intensificou o êxodo rural – a 

migração da população do campo, em suma, uma população majoritariamente negra – 

para a cidade. É nesse contexto histórico e político da modernização do país que a 

espacialidade geográfica e política da favela é apresentada em Quarto de despejo como 

reduto do infortúnio da população pobre e negra.  

 

29 de maio [de 1958]1 Até que enfim parou de chover. As nuvens deslisa-se 

para o poente. Apenas o frio nos fustiga. E varias pessoas da favela não tem 

agasalhos. Quando uns tem sapatos, não tem palitol. E eu fico condoida 

vendo as crianças pisar na lama. (...) Percebi que chegaram novas pessoas 

para a favela. Estão maltrapilhas e as faces desnutridas. Improvisaram um 

barracão. Condoí-me de ver tantas agruras reservadas aos proletarios. Fitei a 

nova companheira de infortunio. Ela olhava a favela, suas lamas e suas 

crianças pauperrimas. Foi o olhar mais triste que eu já presenciei. Talvez ela 

não mais tenha ilusão. Entregou sua vida aos cuidados da vida. 

...Há de existir alguem lendo o que eu escrevo e dirá... isto é mentira! Mas, as 

miserias são reais. 

...O que eu revolto é contra a ganancia dos homens que espremem uns aos 

outros como se espremesse uma laranja (Jesus, 2014, p. 46). 

 
1 Nas citações de Quarto de despejo acrescentamos o ano entre colchetes para melhor localizarmos a 

narrativa na temporalidade narrada. 



3 

Revista Moara, n. 70, 2025, e70114, 2025 ISSN: 0104-0944  

Enviado em 01/04/2025, aceito em 17/10/2025 

 

 

Quarto de despejo é, assim, uma narrativa que tem como pano de fundo a 

aceleração da marginalização da população negra e pobre no Brasil, tendo no 

capitalismo e no racismo que o constitui sua base estrutural, uma vez que, mediante a 

aceleração do capitalismo industrial no país, a riqueza e toda a produção de bens 

materiais e de conhecimento ficaram concentradas no grupo de pessoas brancas. Assim, 

“o chamado ‘milagre brasileiro’ beneficiou apenas uma minoria da população interna e, 

sobretudo, as multinacionais” (Gonzalez, 2020a, p. 47), contribuindo para a 

permanência do enclausuramento e encarceramento da população negra em massa a 

determinados espaços e condições socioeconômicas, ao espaço geográfico e social da 

favela e à condição de favelados. Nesse sentido: 

 

Sabemos que, desde 1950 para cá, ocorreu um processo de crescimento das 

classes médias. Mas em termos relativos, no que se refere à população negra, 

isso significou a deterioração de suas possibilidades quanto ao mercado de 

trabalho. Excluída da participação no processo de desenvolvimento, ficou 

relegada à condição de massa marginal, mergulhada na pobreza, na fome 

crônica e no desamparo (Gonzalez, 2020b, p. 42). 

 

Essa maximização da marginalização sofrida pela população negra quanto à 

distribuição de renda e mercado de trabalho ocorre, sobretudo, por meio de uma 

“divisão racial do trabalho” (Gonzalez, 2020a, p. 46). Na sociedade brasileira, é a raça o 

elemento que definirá o lugar no mercado de trabalho e a classe social dos sujeitos 

negros. Nesse viés, racialidade e classe são elementos que dialogam entre si na 

constituição das “sociedades multirraciais oriundas do colonialismo e do imperialismo 

europeu” (Carneiro, 2023, p. 38). Em tal sentido, “o racismo opera como um 

disciplinador, ordenador e estruturador das relações raciais e sociais e nas quais se 

amalgamam as contradições de classe e raça” (Carneiro, 2023, p. 58). No contexto 

social, político e econômico brasileiro, essa dimensão racial da divisão de classe é 

estruturada na falsa ideia de “democracia racial”, que, consoante Abdias Nascimento 

(1980), é utilizada para encobrir o genocídio em curso do povo negro no país. Assim,  

 

Um férreo rígido monopólio do poder permanece, no Brasil, nas mãos da 

camada ‘branca’ minoritária, desde os tempos coloniais até os dias de hoje 

como se tratasse de um fenômeno de ordem ‘natural’ ou de um perene direito 



4 

Revista Moara, n. 70, 2025, e70114, 2025 ISSN: 0104-0944  

Enviado em 01/04/2025, aceito em 17/10/2025 

 

‘democrático’. O mito da ‘democracia racial’ está fundado sobre tais 

premissas dogmáticas. Daí resulta o fato surpreendente de todas as mudanças 

sócio-econômicas e políticas verificadas no país, desde 1500 a 1978, não 

terem exercido a menor influência na estrutura da supremacia racial branca, 

que continua impávida – intocada e inalterável. O fator raça permanece, 

irredutivelmente, como a fundamental contradição dentro da sociedade 

brasileira (Nascimento, 1980, p. 17). 

 

As mudanças sociais, ocasionadas pelas modificações nas estruturas políticas e 

econômicas, como a aceleração industrial no Brasil, têm suas raízes na prática 

colonialista. Com isso, é a diferença racial que mediará tais modificações e a 

distribuição de seus “benefícios” à população. Nesse sentido, o enclausuramento da 

população negra e pobre é um mecanismo acionado para manter a vigência do sistema 

social, econômico e político capitalista no Brasil que estrutura o colonialismo, mediante 

um “capitalismo racial” (Bento, 2022, p. 41). Com essas modificações, o colonialismo 

ganha novas faces e passa a se estruturar a partir de outros mecanismos para explorar, 

expropriar e subjugar os sujeitos tidos como racialmente inferiores. Consoante 

Maldonado-Torres (2018), vai ser através das dinâmicas da colonialidade que o caráter 

de desumanização do colonialismo se mantém como base na estrutura da sociedade 

atual. Na colonialidade, o sujeito continua como o centro de disputa, sob o qual os 

discursos, práticas e dinâmicas visam controlar para manter uma ordem (Maldonado-

Torres, 2018), enclausurando-os em determinados espaços, condições sociais, 

econômicas e políticas.  

Portanto, os mecanismos de controle, expropriação, exploração e opressão 

ganham novas faces, todavia, ainda têm os mesmos objetivos de outrora. Nesse viés de 

leitura, mesmo com as nomenclaturas diferentes, é o colonialismo em sua forma mais 

crua e cruel que é apresentado (Santos, 2015). Isto posto, pontua-se que durante toda a 

narrativa de Quarto de despejo, as dinâmicas de dominação e exploração estão 

presentes a partir da denúncia que a subjetividade escritora – esse corpo explorado pelo 

domínio colonial – realiza no ato de escrita. 

Nesse ínterim, objetivamos analisar como, em Quarto de despejo, de Carolina 

Maria de Jesus, é mobilizado o conceito de economia da fome como um recurso 

estético, ético e político para evidenciar a opressão, exploração e controle dos corpos e 

subjetividades impostos pela lógica do sistema capitalista. Pautamos a fome não 



5 

Revista Moara, n. 70, 2025, e70114, 2025 ISSN: 0104-0944  

Enviado em 01/04/2025, aceito em 17/10/2025 

 

somente em sua dimensão material, mas sim enquanto recurso estético utilizado para 

refletir quanto à condição humana em um meio social, cuja ideologia racista e 

capitalista é base estruturante. Portanto, partimos da hipótese de ser a economia da fome 

uma metáfora que Carolina faz funcionar em sua escrita para abordar a violência 

imposta pela sociedade e o sistema capitalista à população negra e pobre.  

1 A palavra circunscrita no corpo autoral e a efabulação estética e 

ética na escrita de autoria negra  

 

A literatura de autoria de mulheres negras no Brasil, consoante Evaristo (2009), 

parte precisamente de locais vivenciados pela sujeita autoral. A dicção literária dessas 

autoras é “marcada por uma subjetividade construída, experimentada, 

vivenciada” (Evaristo, 2009, p. 17). Portanto, são escritas que têm no corpo autoral um 

dos lócus constitutivos e valorativos. Todavia, embora essa escrita parta de um corpo 

autoral, não podemos reduzir a dicção dessas sujeitas ao caráter de não-literatura ou 

subliteratura como se tem configurado ao longo dos tempos na literatura brasileira, 

negando a essa autoria negra a dimensão estética, criativa e imaginativa, reduzindo essa 

obra a uma condição de escrita do eu, sem quaisquer requintes poéticos, estéticos, 

criativos, filosóficos e políticos (Miranda, 2022). 

É fato que esse corpo autoral é o centro axiológico dessa escrita. No entanto, 

esse corpo na produção literária de autoria negra, como centro valorativo, é responsável 

pela articulação e operacionalização dos demais elementos que constituirão a dimensão 

estética e ética da obra, tais como a voz narrativa, a linguagem, a forma composicional e 

o conteúdo. De tal modo, essa dicção não pode ser reduzida às questões da subjetividade 

autoral, uma vez que, embora a obra seja apresentada a partir de uma dicção subjetiva, 

singular, essa forma de experienciar a palavra escrita,  a palavra poética, mediante uma 

palavra circunscrita no e pelo corpo, é uma dimensão criativa acionada por essa 

corporeidade negra para inscrever na narrativa histórica a história daqueles que foram 

silenciados, marginalizados, ao longo dos anos pela expropriação cultural e subjugação 

humana imposta pelo colonialismo.  

Nesta perspectiva, Leda Maria Martins (2002, p. 220) nos afirma que o “corpo” 

do sujeito discursivo, ao lado da “voz” e da “memória”, como aspectos estéticos na 



6 

Revista Moara, n. 70, 2025, e70114, 2025 ISSN: 0104-0944  

Enviado em 01/04/2025, aceito em 17/10/2025 

 

escrita literária de autoria negra, estão ligados a uma subjetividade autoral e, assim, a 

uma visão e experiência de mundo própria, a uma cosmovisão e cosmopercepção que a 

constitui enquanto sujeita social, histórica e política no mundo. Assim, o corpo feminino 

negro, em uma dimensão política, ética e simbólica, é um dos elementos que tecem a 

escrita e a linguagem na obra, “figurando uma outra poética da memória, memória do 

ser mulher, memória do corpo-mulher, memória de um corpo-linguagem de dicção 

feminina [...]. E é nesses ambientes de memória que o corpo se transveste em letra e 

esculpe uma produção literária singular” (Martins, 2014, p. 288). Uma literatura que 

parte de questões particulares para abordar as dimensões políticas, sociais, econômicas, 

entre outras, que atingem os sujeitos.  

Nesse viés de leitura, Conceição Evaristo (2020), ao tensionar a dimensão 

subjetiva do fazer estético e poético da Escrevivência, traz como essa dimensão 

subjetiva, essa forma de experienciar a palavra a partir de um corpo específico no 

mundo, transpõe a discussão do eu para o nós, do particular para o coletivo. Ato 

que acarreta uma abordagem da dimensão humana dos sujeitos, como observado na 

citação que se segue: 

 

A Escrevivência pode ser como se o sujeito da escrita estivesse escrevendo a 

si próprio, sendo ele a realidade ficcional, a própria inventiva de sua escrita, e 

muitas vezes o é. Mas, ao escrever a si próprio, seu gesto se amplia e, sem 

sair de si, colhe vidas, histórias do entorno. E por isso é uma escrita que não 

se esgota em si, mas, aprofunda, amplia, abarca a história de uma 

coletividade. Não se restringe, pois, a uma escrita de si, a uma pintura de si 

(Evaristo, 2020, p. 35). 

 

Portanto, a forma de uso da palavra e as diversas operacionalizações 

desenvolvidas pela mulher negra ao criar uma narrativa a partir de sua corporeidade, 

inscrevendo uma escrita ora corporificada, ora uma Escrevivência, não reduzem sua 

dicção literária a uma narrativa individual, a uma condição narcísica (Evaristo, 2020, p. 

38), haja vista que: 

 

[...] a Escrevivência extrapola os campos de uma escrita que gira em torno de 

um sujeito individualizado. [...] Escrevivência surge de uma prática literária 

cuja autoria é negra, feminina e pobre. Em que o agente, o sujeito da ação, 

assume o seu fazer, o seu pensamento, a sua reflexão, não somente como um 

exercício isolado, mas atravessado por grupos, por uma coletividade 

(Evaristo, 2020, p. 38).  



7 

Revista Moara, n. 70, 2025, e70114, 2025 ISSN: 0104-0944  

Enviado em 01/04/2025, aceito em 17/10/2025 

 

 

É pela mobilização da palavra poética escrevivente que essas autoras têm 

produzido reflexões quanto às questões historicamente silenciadas, pois ao se 

inscreverem subjetivamente, sem destituir o mundo criativo, imaginativo e filosófico da 

autoria negra, abordam questões outras que, postas na historicidade, são colocadas à 

margem do que se considera questões humanas. 

Nesse sentido, é efabulada uma narrativa mediante uma forma de pensar, 

compreender, conviver e inquirir a sociedade, na qual se destaca as visões e as 

percepções dessas sujeitas historicamente silenciadas. Portanto, a maneira de 

experienciar a linguagem e de utilizar a palavra, inscrevendo uma dicção literária que 

parte das vivências e conhecimentos das sujeitas autorais, é uma forma estética acionada 

para abordar dimensões outras, tais como as condições subumanas vivenciadas na 

contemporaneidade pelo sujeito negro impostas pelo sistema capitalista. Nesse sentido, 

a dimensão ética dessa escrita está presente, pois:  

 

As práticas culturais que têm o corpo como seu agenciador privilegiado, o 

corpo vivo do sujeito, nos permitem assegurar que toda arte, assim como toda 

performance, traduz um estilo significativo singularizador da cultura e das 

pessoas que a vivificam e respondem a idiomas cognitivos e filosóficos, 

assim como a uma pletora de referências estéticas e de modos de estilização 

complexos. [...] Os valores estéticos são, assim, valores também éticos. 

Essa perspectiva nos habilita afirmar que, em muitas culturas, entre elas as 

africanas e as afrodescendentes, a produção estética nos remete a padrões, 

formas, convenções e estilizações, assim como a visões de mundo que as 

substanciam (Martins, 2021, p. 67-69). 

 

De tal modo, Carolina Maria de Jesus, quando estrutura uma escrita a partir de 

sua vivência na favela, desde sua posicionalidade étnica, geográfica, socioeconômica: 

de mulher, negra e favelada, insere em sua escrita um corpo em performance mediante 

sua voz narrativa, enquanto um traçado de seu corpo no mundo, inscrevendo no 

contexto discursivo e histórico brasileiro uma segunda narrativa. Em Quarto de 

despejo, pelo viés da escrita vivenciada, experienciada, da palavra corporificada, é 

produzida outra narrativa que aborda as questões de exploração e controle impostas pelo 

discurso colonialista e capitalista na sociedade brasileira. É pela palavra circunscrita no 

corpo autoral que é estruturada e efabulada uma narrativa dos marginalizados, dos 

expropriados, abordando as violências instauradas pelo sistema social. Carolina Maria 



8 

Revista Moara, n. 70, 2025, e70114, 2025 ISSN: 0104-0944  

Enviado em 01/04/2025, aceito em 17/10/2025 

 

de Jesus, assim como outras escritoras negras, usa de sua escrita para se inserir no 

mundo e criar outra narrativa, cujas questões humanas dos sujeitos negros são 

abordadas. Assim, na escrita de Carolina, para além da  

 

miséria brasileira e de suas assimetrias sociais ampliadas por biopolíticas de 

uma classe dominante, a revolução estética de Carolina situa-se não apenas 

no ato político de narrar o trauma da fome, do cotidiano de vidas 

marginalizadas, [essa estética é estruturada também ao] traduzir em palavras 

as multiplicidades das questões existenciais desses corpos-sujeitos (Araújo, 

2022, p. 285). 

 

Por conseguinte, em nosso viés de leitura, ressaltamos que pelo movimento de 

efabulação literária do eu, Carolina Maria de Jesus reflete as condições subumanas 

impostas aos sujeitos pobres e negros na territorialidade geográfica e política da favela. 

Nesse ato, o acionamento do elemento da economia da fome como metáfora para as 

condições de exploração, subjugação e opressão da população é parte da constituição da 

dicção da sujeita literária, uma dicção vivenciada, experienciada pelo e no corpo de 

Carolina Maria de Jesus, que possibilita “traduzir em palavras as multiplicidades das 

questões existenciais desses corpos-sujeitos” (Araújo, 2022, p. 285).  

 

2 Economia da fome e o caráter de não-ser imposto pelo capitalismo 

em Quarto de despejo 

 

A escrita de Carolina Maria de Jesus é estruturada por uma postura crítica e 

política frente às situações de marginalização imposta pela sociedade. Com isso, ao 

analisarmos os processos de exploração, opressão e controle, que subjuga os sujeitos 

mediante a economia da fome, observamos essa questão a partir da consciência ética e 

política de Carolina frente ao sistema de opressão vivido por si e pelos demais sujeitos. 

Assim, tencionamos como Carolina, em sua escrita, observa e compreende as 

dimensões de controle e subalternização do sujeito mediante as dinâmicas da economia 

da fome na territorialidade da favela.  

Mas o que se entende por economia da fome e como se dá a sua 

operacionalização na territorialidade geográfica, social e política da favela como uma 

forma de oprimir, explorar e controlar os sujeitos naquela espacialidade? A economia da 



9 

Revista Moara, n. 70, 2025, e70114, 2025 ISSN: 0104-0944  

Enviado em 01/04/2025, aceito em 17/10/2025 

 

fome é apresentada e estruturada como um mecanismo de controle dos corpos em 

Quarto de despejo, a partir do qual o dinheiro que circulava – o dinheiro de alumínio – 

não tem valor sócio-monetário para a compra de alimentos básicos. Nesse viés, a 

economia da fome, fundamentada pelo desenvolvimento social, econômico e político do 

país, é instaurada mediante a lógica do sistema capitalista/capitalismo racial (Bento, 

2022), funcionando como um dispositivo de manutenção da colonização, utilizado para 

controlar, oprimir e explorar as subjetividades, mantendo-as em um espaço de 

marginalização a partir da miséria imposta a esses corpos.  

Em Quarto de despejo, a escrita é estruturada a partir das descrições do 

cotidiano de Carolina, de seus filhos e dos companheiros de infortúnios. Um cotidiano 

marcado quase sempre por uma equação monetária que nunca chega a uma soma do 

mínimo para a sobrevivência e que coloca os sujeitos na espacialidade da favela sob o 

controle do “cerco da economia de sobrevivência que tranca a vida ao dia a dia do 

dinheiro-coisa” (Vogt, 1983, p. 210). Assim, é na descrição dessas somas monetárias e 

do mínimo de alimentos comprados que, em Quarto de despejo, é estruturado o enredo. 

Todavia, esse “cerco da economia de sobrevivência” imposto pela economia da fome 

extrapola o limite material. É um controle que ultrapassa o limite da alimentação e 

adentra a dimensão existencial dos sujeitos.  É o caráter de não-ser imposto aos 

indivíduos pelo capitalismo, a partir da economia da fome, que ganha destaque na obra 

com a narração do cotidiano na favela, como destacado a seguir:   

 

15 de julho de 1955 Aniversário de minha filha Vera Eunice. Eu pretendia 

comprar um par de sapatos para ela. Mas o custo dos generos alimenticios 

nos impede a realização dos nossos desejos. Atualmente somos escravos do 

custo de vida. Eu achei um par de sapatos no lixo, lavei e remendei para ela 

calçar (Jesus, 2014, p. 11). 

  

É a lógica da economia da fome que impele a vida a ser submetida às condições 

que o “dinheiro-coisa” impõe, impedindo a realização de desejos simples, como 

comprar um par de sapatos para a filha em seu aniversário. Como destacado, a vida está 

submetida às condições impostas pelo sistema socioeconômico. É o próprio custo da 

alimentação, como parte estruturante da economia da fome, que impõe um controle 

existencial aos sujeitos que vivem a condição social de favelados, tendo em vista que a 



10 

Revista Moara, n. 70, 2025, e70114, 2025 ISSN: 0104-0944  

Enviado em 01/04/2025, aceito em 17/10/2025 

 

realização de desejos simples é impelida pela necessidade e urgência da alimentação 

frente aos altos custos dos gêneros alimentícios básicos.  

Essa dinâmica da economia da fome, apresentada na narrativa enquanto um 

dispositivo de controle existencial, é fundamentada ainda na dimensão da 

“atemporalidade” do racismo cotidiano (Kilomba, 2019), que perpetua a 

subalternização, opressão e exploração de subjetividades negras. Kilomba (2019), por 

meio do acionamento de duas imagens, da plantação e da memória, nos apresenta essa 

ideia da dimensão atemporal que o racismo, enquanto uma prática ideológica 

(Gonzalez, 2020a), assume no cotidiano: 

 

Memórias da Plantação examina a atemporalidade do racismo cotidiano. A 

combinação dessas duas palavras, “plantação” e “memórias”, descreve o 

racismo cotidiano não apenas como a reencenação de um passado colonial, 

mas também como uma realidade traumática, que tem sido negligenciada. É 

um choque violento que de repente coloca o sujeito negro em uma cena 

colonial na qual, como no cenário de uma plantação, ele é aprisionado como 

a/o “Outra/o” subordinado e exótico (Kilomba, 2019, p. 20-30, destaques da 

autora). 

Assim a atemporalidade, por um lado, descreve o passado coexistindo com o 

presente e, por outro lado, descreve como o presente coexiste com o passado. 

O racismo cotidiano nos coloca de volta em cenas de um passado colonial – 

colonizando-nos novamente (Kilomba, 2019, p. 224, grifo da autora).  

  

Em Quarto de despejo, observamos que as dinâmicas de opressão e subjugação 

do colonialismo, que se dá, sobretudo, pela escravização e desumanização dos sujeitos 

negros, estão presentes na temporalidade narrada, embora ganhem novas faces. Logo, é 

ressaltada a consciência que Carolina tem quanto às dinâmicas da economia da fome 

instaurada pelo sistema capitalista, entendendo-a enquanto um dispositivo de controle e 

enclausuramento das subjetividades negras em determinadas condições geográficas, 

sociais e econômicas, submetendo-as à subumanidade, da mesma forma que a 

escravização no colonialismo, ambos baseados na diferença étnico-racial instaurada 

pelo colonizador: 

  

13 de maio [de 1958] Hoje amanheceu chovendo. É um dia simpatico para 

mim. É o dia da Abolição. Dia que comemoramos a libertação dos escravos.  
[...] 

Continua chovendo. E eu tenho só feijão e sal. A chuva está forte. Mesmo 

assim, mandei os meninos para a escola. Estou escrevendo até passar a 



11 

Revista Moara, n. 70, 2025, e70114, 2025 ISSN: 0104-0944  

Enviado em 01/04/2025, aceito em 17/10/2025 

 

chuva, para eu ir lá no senhor Manuel vender os ferros. Com o dinheiro dos 

ferros vou comprar arroz e linguiça. A chuva passou um pouco. Vou sair. 

... Eu tenho tanta dó dos meus filhos. Quando eles vê as coisas de comer eles 

brada: 

— Viva a mamãe! 

A manifestação agrada-me. Mas eu já perdi o habito de sorrir. Dez minutos 

depois eles querem mais comida. Eu mandei o João pedir um pouco de 

gordura a Dona Ida. Ela não tinha. [...] 

...Choveu, esfriou. É o inverno que chega. E no inverno a gente come mais. A 

Vera começou pedir comida. E eu não tinha. Era a reprise do espetaculo. Eu 

estava com dois cruzeiros. Pretendia comprar um pouco de farinha para fazer 

um virado. Fui pedir um pouco de banha a Dona Alice. Ela deu-me a banha e 

arroz. Era 9 horas da noite quando comemos.   
E assim no dia 13 de maio de 1958 eu lutava contra a escravatura atual — a 

fome! (Jesus, 2014, p. 30-32).    
 

Observa-se no excerto que é o racismo de outrora que continua na atualidade 

temporal de Carolina como base estrutural para a opressão e controle de corpos, 

ganhando uma nova face, mediante a economia da fome. A economia da fome se 

apresenta, assim, como um instrumento de morte, não somente de morte física, como 

também de morte simbólica. A perpetuação da subumanidade das subjetividades negras 

diante da impossibilidade da alimentação é uma morte em vida: “...Choveu, esfriou. É o 

inverno que chega. E no inverno a gente come mais. A vera começou pedir comida. E 

eu não tinha. Era a reprise do espetaculo” (Jesus, 2014, p. 32). Nota-se por meio desse 

fragmento que essa condição da falta de alimento é contínua no tempo, inserindo-os à 

conjuntura de subserviência outrora vivenciada pelos sujeitos negros. A economia da 

fome é, portanto, um elemento constituinte do racismo cotidiano que coloca as 

subjetividades negras em uma condição de subumanidade vivenciada com a escravidão. 

Se a escravidão era instituída pela exploração do trabalho, pelas violências 

físicas e mentais, pelo extermínio de todo um povo, na atualidade narrada por Carolina 

Maria de Jesus, é a fome que estrutura essa condição e, em consequência, o genocídio 

da população negra, ambos estruturados no racismo. Fome ocasionada pelo abandono 

do Estado no pós-abolição: “E assim no dia 13 de maio de 1958 eu lutava contra a 

escravatura atual — a fome!” (Jesus, 2014, p. 32). A analogia realizada pela autora entre 

a simbologia do dia 13 de maio e a condição social costumeira aos sujeitos negros 

destaca a condição de subumanidade que a população negra passou a viver, no pós-

abolição, mediante a nova dinâmica de controle, exploração e subjugação do ser 

imposta pelo sistema capitalista, a economia da fome. Portanto, a fome é pensada por 



12 

Revista Moara, n. 70, 2025, e70114, 2025 ISSN: 0104-0944  

Enviado em 01/04/2025, aceito em 17/10/2025 

 

Carolina como uma dinâmica que subjuga, oprime e explora os sujeitos, 

desumanizando-os assim como as violências impostas pela escravidão de outrora. 

Essa construção destacada por Carolina lida, aqui, em diálogo com Abdias 

Nascimento (1978, p. 67), destaca “o novo estado econômico, político e cultural de 

escravidão-em-liberdade” que passou a organizar a vida dos sujeitos negros após o 13 

de maio de 1888 e que estabelece o genocídio da população negra no Brasil, não a 

deixando esquecer a condição de subumanidade outrora vivenciada. Essa relação, 

realizada por Carolina, desvela a falsa promessa de libertação, destacando a condição 

abstrata da abolição, pois na prática, no dia a dia, nas relações sociais que os sujeitos 

negros vivenciam a escravidão ainda se apresenta como um processo contínuo de 

opressão, controle, exploração e subjugação, dado que o Estado não garantiu aos 

sujeitos negros condições mínimas de trabalho, educação, cultura, etc. Assim, Carolina 

Maria de Jesus pontua, por meio de sua escrita, que a abolição teórica e abstrata da 

escravidão não garantiu aos sujeitos negros uma liberdade prática, concreta, dado que a 

população negra foi relegada à condição de massa marginal, de subumanidade, de não-

ser, perpetuada no lugar do outro racializado. 

Nesse ínterim, é o racismo que continua a estruturar essa nova face de 

exploração dos sujeitos negros. São as dinâmicas racistas cotidianas estruturadas em 

uma dimensão colonialista que perpetuam a população negra na condição subumana ou 

de não-ser, que também delimitam e estabelecem os espaços a serem ocupados por 

sujeitos pobres e negros, como destacado na citação a seguir: 

  

15 de maio [de 1958] [...] ... Eu classifico São Paulo assim: O Palacio, é a 

sala de visita. A Prefeitura é a sala de jantar e a cidade é o jardim. E a favela 

é o quintal onde jogam os lixos. 

[...]  

6 de novembro [de 1958] … Findo o serviço ela deu-me sabão, queijo, 

gordura e arroz. Aquele arroz agulha. O arroz das pessoas de posses (Jesus, 

2014, pp. 32; 134).  

 

A delimitação dos corpos em espaços de marginalização e de 

classificação/categorização social (Carneiro, 2023) é abordada por Carolina também a 

partir da dinâmica da economia da fome. Para tanto, a autora mobiliza uma metáfora do 

lixo e da alimentação com os sujeitos para abordar essa classificação. No segundo 



13 

Revista Moara, n. 70, 2025, e70114, 2025 ISSN: 0104-0944  

Enviado em 01/04/2025, aceito em 17/10/2025 

 

fragmento, é a qualidade do gênero alimentício consumido que classifica os sujeitos 

socialmente e, em consequência, os enclausura em determinadas territorialidades e 

condições subumanas ou humanas. A territorialidade da favela, por exemplo, é pontuada 

por Carolina Maria de Jesus, no primeiro fragmento, como a espacialidade que sujeitos 

negros e pobres, vistos numa perspectiva não humana pela sociedade, podem habitar.  

Assim, a economia da fome enquanto dispositivo de controle dos corpos nos 

espaços sociais e geográficos delimita a mobilidade social e geográfica dos sujeitos na 

cidade, uma vez que “As cidades são estruturas colonialistas. Nem todos os povos da 

cidade são povos colonialistas, mas a cidade é um território colonialista” (Santos, 2023, 

p. 10). A divisão geográfica e social instaurada pela economia da fome descrita por 

Carolina Maria de Jesus nos apresenta bem essa dimensão colonialista que estrutura a 

cidade descrita por Santos (2023). 

Nesse sentido, a fome ligada à dimensão econômica, diante da espacialidade 

social e política de dominação e marginalização que constitui a favela em sua dimensão 

geográfica, faz com que as diversas subjetividades que vivem naquela territorialidade 

passem por uma transformação na dimensão do ser. A partir da lógica do sistema 

econômico, tendo na divisão social e racial o parâmetro de controle, a economia da 

fome nivela sujeitos negros, brancos, ciganos, entre outros, a um caráter de 

subumanidade/desumanização. Em algumas situações narradas, todas as subjetividades 

que vivem na espacialidade da favela, a partir das dinâmicas da economia da fome, 

passam por exploração, dominação, controle, subalternização e marginalização. 

Portanto, é a espacialidade da favela estruturada na dinâmica racista do capitalismo, a 

partir da economia da fome, que constitui essa dimensão do não-ser aos sujeitos que 

vivem naquela territorialidade, colocando-os enquanto outros/as na classificação social, 

  

7 de junho [de 1958] [...] ...Nós somos pobres, viemos para as margens do 
rio. As margens do rio são os lugares do lixo e dos marginais. Gente da favela 
é considerado marginais. Não mais se vê os corvos voando as margens do rio, 

perto dos lixos. Os homens desempregados substituiram os corvos (Jesus, 

2014, p. 54).  

 

A territorialidade da favela, espacialidade dominada e estruturada pela economia 

da fome, coloca as diversas subjetividades ali existentes em uma dimensão de 



14 

Revista Moara, n. 70, 2025, e70114, 2025 ISSN: 0104-0944  

Enviado em 01/04/2025, aceito em 17/10/2025 

 

desumanização do ser, de não-existência. Como a autora pontua, “Gente da favela é 

considerado marginais” (Jesus, 2014, p. 54), e “marginal não tem nome” (Jesus, 2014, 

p. 40), logo, não são cidadãos, não são sujeitos de direitos. Relacionamos essa 

desumanização com a ideia de “devir negro do mundo” que Mbembe (2018) nos 

apresenta enquanto a universalização do caráter de subalternização mediante a 

dominação do sistema capitalista e do neoliberalismo, que antes ficava restrita somente 

aos sujeitos negros.  

Carolina, mediante uma linguagem metafórica e a partir de uma consciência 

política e crítica, vai descrevendo como a dinâmica dessa economia da fome submete os 

sujeitos que vivem na dimensão territorial da favela a um caráter de subumanidade. Ao 

estabelecer a relação imagética entre o lixo e os marginais, referindo-se aos sujeitos que 

vivem a condição de favelados, Carolina destaca a subjugação do sujeito a partir da 

economia da fome, dispositivo que nivela o pobre à condição de não-ser. Ser marginal 

é, portanto, estar fora da dimensão de ser humano, é estar num lugar de não-ser, é 

ocupar o mesmo espaço que o lixo, é tornar-se o próprio lixo da humanidade. É assumir 

o lugar dos corvos na dinâmica de sobrevivência imposta pelo sistema capitalista. É 

mesmo disputar com os corvos o espaço e a alimentação, substituindo-os. Essa relação 

estabelecida entre os corvos e os marginalizados, destacada por Carolina, delimita, 

ainda, o processo de animalização a partir da constituição da subumanidade dos 

indivíduos pobres e negros, instaurado pela economia da fome.  

Em Quarto de despejo, essa desumanização ou a transformação da dimensão do 

ser não é um resultado de um determinismo geográfico ou social, mas sim é o resultado 

da dominação do ser pelo capitalismo que ganha faces mediante a economia da fome 

que estrutura as relações sociais (no nível do ser, saber e poder) na espacialidade da 

favela. Portanto, é um resultado das dinâmicas coloniais que estruturam o sistema social 

e político do capitalismo, como podemos observar na citação abaixo:   

  

29 de dezembro [de 1958] Saí com o João e a Vera e o José Carlos. O João 

levou o radio para concertar. Quando eu ia na rua Pedro Vicente, o guarda do 

deposito chamou-me e disse-me para eu ir buscar uns sacos de papel que 

estavam perto do rio.   
Agradeci e fui ver os sacos. Eram sacos de arroz que estavam nos armazens e 

apodreceram. Mandaram jogar fora. Fiquei horrorizada vendo o arroz podre. 



15 

Revista Moara, n. 70, 2025, e70114, 2025 ISSN: 0104-0944  

Enviado em 01/04/2025, aceito em 17/10/2025 

 

Contemplei as traças que circulavam, as baratas e os ratos que corriam de um 

lado para outro.   
Pensei: porque é que o homem branco é tão perverso assim? Ele tem dinheiro, 

compra e põe nos armazens. Fica brincando com o povo igual gato com rato 

(Jesus, 2014, p. 148).   

   

Nesse fragmento, observa-se como a dinâmica da economia da fome é utilizada 

para oprimir e colocar os sujeitos em determinados espaços, com o intuito de 

manutenção do status quo vigente, presente na própria ação dos comerciantes, enquanto 

operadores da economia da fome – ou seja, enquanto peão do capitalismo. Nessa 

operação, é a dimensão sádica da branquitude em relação aos sujeitos negros e pobres, 

ao outro racializado e posto no lugar de não-ser (Nascimento, 2020), que organiza o 

controle, exploração, opressão e subjugação imposta pela econômica da fome. Carolina 

tem consciência dessa dimensão sádica que constitui essa relação. A autora critica a 

ação dos comerciantes que, ao invés de venderem a um preço acessível ao pobre, 

deixam a mercadoria estragar e depois jogam na favela, como se naquela espacialidade 

os sujeitos só pudessem acessar o despejo, o lixo e o rebotalho que a cidade não queria 

mais, por estarem essas pessoas, que vivem na territorialidade da favela, dentro da 

dinâmica da economia da fome na dimensão de não-existência e de subumanidade. 

Assim, a favela é apresentada ainda como berço para a produção de mão de obra 

para o sistema capitalista e colonial, como observado a seguir:  

  

8 de dezembro [de 1958] ...De manhã o padre veio dizer missa. Ontem ele 

veio com o carro capela e disse aos favelados que eles precisam ter filhos. 

Penso: porque há de ser o pobre quem há de ter filhos — se filhos de pobre 

tem que ser operario?   
Na minha fraca opinião quem deve ter filhos são os ricos, que podem dar 

alvenaria para os filhos. E eles podem comer o que desejam.   
Quando o carro capela vem na favela surge varios debates sobre a religião. 

As mulheres dizia que o padre disse-lhes que podem ter filhos e quando 

precisar de pão podem ir buscar na igreja.  
Para o senhor vigario, os filhos de pobres criam só com pão. Não vestem e 

não calçam (Jesus, 2014, p. 142).   

 

A autora tenciona uma crítica a manutenção de um regime social e econômico. 

Ao pontuar que a natalidade dos sujeitos que vivem na espacialidade da favela é uma 

dinâmica de manutenção do status quo e da produção de mão de obra barata para a 

manutenção do sistema capitalista, Carolina destaca a dimensão do discurso religioso 



16 

Revista Moara, n. 70, 2025, e70114, 2025 ISSN: 0104-0944  

Enviado em 01/04/2025, aceito em 17/10/2025 

 

que confere validade a subjugação dos sujeitos que vivem na favela. Discurso que na 

atualidade narrada por Carolina remete também aquele que outrora assegurava e 

legitimava a escravização dos sujeitos negros pela máquina colonizadora. Dessa forma, 

é na produção de mão de obra barata para o capitalismo que reside a produção da massa 

marginalizada, subumana e explorada que é a base estrutural do sistema capitalista. 

Uma produção de uma massa marginal que é fundamentada pelo racismo: 

 

[...] como já vimos na introdução, os problemas relacionados à 

integração dos sistemas impõem padrões específicos de integração 

social. É nesse sentido que o racismo – enquanto articulação 

ideológica e conjunto de práticas – denota sua eficácia estrutural na 

medida em que estabelece uma divisão racial do trabalho e é 

compartilhado por todas as formações socioeconômicas capitalistas e 

multirraciais contemporâneas. Em termos de manutenção do equilíbrio 

do sistema como um todo, ele é um dos critérios de maior importância 

na articulação dos mecanismos de recrutamento para as posições na 

estrutura de classes e no sistema da estratificação social. 

Desnecessário dizer que a população negra, em termos de capitalismo 

monopolista, é que vai constituir, em sua grande maioria, a massa 

marginal crescente. Em termos de capitalismo industrial competitivo 

(satelitizado pelo setor hegemônico), ela se configura como exército 

industrial de reserva (Gonzalez, 2020b, p. 35). 

 

Portanto, embora seja possível apreender essa dimensão de subumanidade 

legada a todos os sujeitos que constituem a espacialidade da favela, é possível também 

observarmos que a constituição dessa massa marginal, mediante a dimensão do não-ser, 

da subumanidade em Quarto de despejo, terá uma cor específica e, muitas vezes, um 

gênero específico, tendo em vista que o enclausuramento na territorialidade da favela 

recai, sobretudo, na população negra no Brasil, tendo na mulher negra essa figura 

reprodutora de mão de obra para o capitalismo. 

 

3 Economia da fome – opressão, controle e exploração do corpo da 

mulher negra 

 

A economia da fome, ao ser interseccionalizada com as dimensões de raça e 

gênero, ganha dimensões outras para além da questão de classe social, dado que “Ser 

negra e mulher no Brasil, repetimos, é ser objeto de tripla discriminação, uma vez que 

os estereótipos gerados pelo racismo e sexismo a colocam no nível mais alto de 



17 

Revista Moara, n. 70, 2025, e70114, 2025 ISSN: 0104-0944  

Enviado em 01/04/2025, aceito em 17/10/2025 

 

opressão” (Gonzalez, 2020c, p. 58). Na narrativa, o controle e opressão imputados à 

mulher negra ocorrem muitas vezes pela imposição do silêncio à Carolina Maria de 

Jesus, que no contexto da narrativa é apresentado mediante o encarceramento do corpo 

da mulher negra por meio do Estado, assim como pelo silêncio estabelecido pela relação 

estrutural de gênero, como, por exemplo, aquele exigido pelo pai de Vera Eunice à 

Carolina Maria de Jesus, quando a “pede” que não divulgue o seu nome no diário. 

Nesse viés, observamos que as violências do racismo estão em diálogo com a condição 

de gênero de Carolina.  

Logo, no silenciamento sofrido por Carolina, observamos como o Estado institui 

o controle sobre o corpo da mulher negra. A decretação do silêncio à Carolina Maria de 

Jesus se dá mediante o seu posicionamento crítico em sua escrita e em seu agir ético e 

político no meio social ao longo da narrativa, frente às dinâmicas de desumanização dos 

sujeitos. Ao se posicionar criticamente, Carolina termina por passar pelo 

encarceramento,   

  

22 de maio [de 1958] [...] — Eu vim aqui pedir um auxilio porque estou 

doente. O senhor mandou me ir na Avenida Brigadeiro Luis Antonio, eu fui. 

Avenida Brigadeiro mandou-me ir na Santa Casa. E eu gastei o unico 

dinheiro que eu tinha com as conduções.   

— Prende ela!   

Não me deixaram sair. E um soldado pois a baioneta no meu peito. Olhei o 

soldado nos olhos e percebi que ele estava com dó de mim. Disse-lhe:  

 — Eu sou pobre, por isso é que vim aqui.   

Surgiu o Dr. Osvaldo de Barros, o falso filantropico de São Paulo que 

está fantasiado de São Vicente de Paula. E disse:   

— Chama um carro de preso! (Jesus, 2014, p. 42, grifo nosso).   

 

Nesse fragmento, observamos uma tensão entre o ato político de falar e o 

silêncio imposto. Carolina, ao denunciar as dinâmicas de opressão da economia da fome 

e os aparelhos do governo utilizados para maximizar a desumanização do sujeito, tem o 

seu corpo encarcerado. O dispositivo do encarceramento é utilizado pelo Estado para 

silenciá-la. Os sujeitos sociais, representantes dos aparelhos 

governamentais/filantrópicos, que, em tese, deveriam ajudar a população marginalizada, 

são as vozes que validam o silenciamento imposto à Carolina por meio do 

aprisionamento de seu corpo.  



18 

Revista Moara, n. 70, 2025, e70114, 2025 ISSN: 0104-0944  

Enviado em 01/04/2025, aceito em 17/10/2025 

 

Além desse silêncio imposto, mediante a dinâmica da economia da fome, 

observamos, ainda, que Carolina, atrelada a esse controle, exploração, opressão e 

subjugação, passa por violências de gênero, por meio da exploração sexual de seu 

corpo: “2 de julho [de 1959] [...] ...Ele deu-me 120 cruzeiros e 20 para cada filho. Ele 

mandou os filhos comprar doces para nós ficarmos sozinhos. Tem hora que eu tenho 

desgosto de ser mulher. Dei graças a Deus quando ele despediu-se” (Jesus, 2014, p. 

178). O corpo da mulher negra na espacialidade da favela, além da opressão, exploração 

de sua força de trabalho ocasionada pela economia da fome, também passa pela relação 

de violência de gênero e sexual, o que, consoante Gonzalez (2020a), estrutura um dos 

“lugares naturais” imputado à mulher negra pelo racismo na sociedade brasileira. A 

partir do fragmento acima, observa-se o processo de “reificação” do corpo de Carolina 

Maria de Jesus, a colocando na condição de corpo-objeto, de “mulata” para satisfazer o 

desejo sexual do homem branco (Gonzalez, 2020c, p. 44).  

Essa coisificação da mulher negra, destacado por Carolina a partir da violência 

sexual sofrida, faz parte das condições de controle, exploração e subjugação impostas as 

sujeitas negras na sociedade brasileira. Como a autora pontua “tem hora que tenho 

desgosto de ser mulher” (Jesus, 2014, p. 178), pois ser mulher, e, aqui, é necessário 

destacar, ser uma mulher negra na sociedade brasileira, é viver submetida a diversas 

violências, dentre elas a sexual, pois, historicamente, à corporeidade da mulher é 

imputada a violência sexual mediante os distintos dispositivos sociais, discursivos e 

políticos que organizam a sociedade brasileira. À vista disso, Gonzalez (2020c, p. 44, 

destaque nosso) pontua que: 

 

O processo de exclusão da mulher negra é patenteado, em termos de 

sociedade brasileira, pelos dois papéis sociais que lhe são atribuídos: 

“domésticas” ou “mulatas”. O termo “doméstica” abrange uma série de 

atividades que marcam o seu “lugar natural”: empregada doméstica, 

merendeira na rede escolar, servente nos supermercados, na rede hospitalar 

etc. Já o termo “mulata” implica a forma mais sofisticada de reificação: 

ela é nomeada “produto de exportação”, ou seja, objeto a ser consumido 

pelos turistas e pelos burgueses nacionais. 

 

Se o primeiro local atribuído à mulher negra a coloca no lugar de subserviência, 

enquanto mão de obra barata para sustentar o sistema, o de mulata a aprisiona no lugar 

de sexualização de seu corpo, coisificando-a. Nesse sentido, é possível observar por 



19 

Revista Moara, n. 70, 2025, e70114, 2025 ISSN: 0104-0944  

Enviado em 01/04/2025, aceito em 17/10/2025 

 

meio da narrativa de Carolina como o seu corpo, mediante a opressão de gênero, raça e 

classe, passa por uma “tripla discriminação” imposta pelo sistema capitalista que tem na 

economia da fome um dispositivo de controle e subjugação. Na sua dimensão de ser 

mulher, negra e viver a condição social, econômica e política de favelada, Carolina 

Maria de Jesus passa pela violência de gênero e sexual, tem seu corpo controlado pelo 

Estado mediante sua cor de pele e, consequentemente, é posta em um lócus de 

marginalização como mão de obra de sobrevivência, enquanto massa marginal que 

estrutura a base do sistema capitalista (Gonzalez, 2020b). 

 

Considerações finais  
 

Ao longo dessa discussão, objetivamos analisar como, a partir do acionamento 

do mecanismo da economia da fome, Carolina Maria de Jesus, em sua escrita, aborda 

questões existenciais dos sujeitos no sistema social, econômico e político do 

capitalismo. Com isso, foi possível apreender que na narrativa a autora mobiliza a 

economia da fome como um elemento estético, ético e político que a possibilita criar, a 

partir da palavra escrita, uma narrativa que aborde questões como a dimensão subumana 

imposta pelo sistema capitalista aos sujeitos enclausurados na favela, a violência de 

gênero e sexual e o racismo que o sujeito negro sofre cotidianamente. Carolina Maria de 

Jesus, como sujeita operadora da palavra, faz funcionar a economia da fome como uma 

metáfora da violência imposta pelo meio social e econômico. Com isso, trabalha a 

questão da fome na dimensão semântica, estética e política, abordando as dimensões de 

controle, exploração e subjugação dos sujeitos negros pelo capitalismo. 

Nesse sentido, compreendemos que as longas descrições do cotidiano, dos 

alimentos comprados, daqueles achados no lixo, das imposições do sistema social e 

econômico capitalista aos sujeitos negros e pobres, são acionadas e utilizadas por 

Carolina Maria de Jesus como recursos e estratégias estéticas para transpor para a 

escrita as dinâmicas da economia da fome, enquanto dispositivo de controle, opressão e 

subjugação do capitalismo. Essas descrições são a forma de dizer e tecer críticas à 

ideologia capitalista que estrutura a sociedade e enclausura a população negra e pobre à 

espacialidade da favela e à condição de favelada. Assim, a dinâmica da economia da 



20 

Revista Moara, n. 70, 2025, e70114, 2025 ISSN: 0104-0944  

Enviado em 01/04/2025, aceito em 17/10/2025 

 

fome, ao ser pontuada por Carolina Maria de Jesus em Quarto de despejo, está 

relacionado à própria dimensão existencial dos sujeitos. A fome, temática constante na 

narrativa, não é uma fome somente de comida, é uma fome existencial, de ser sujeito 

dentro daquela espacialidade estruturada em uma dimensão colonialista que busca 

desumanizar, animalizar, subjugar, controlar e explorar esses sujeitos a partir da 

dimensão de subumanidade criada.  

 

 

REFERÊNCIAS 

 

 

ARAÚJO, Luísa Consentino de. Nas “águas-lembranças” de Conceição Evaristo: 

ressonâncias, atravessamentos e formação discursiva afro-brasileira. In: PIMENTA, 

Luciana; BENTES, Hilda (org.). Legentes: desconstrução e caminhos outros para ler 

em Direito e Literatura. São Paulo: Dialética, 2022. p. 279-297. 

 

BENTO, Cida. O pacto da branquitude. São Paulo: Companhia das Letras, 2022. 

 

CARNEIRO, Sueli. O dispositivo da racialidade: a construção do outro como não ser 

como fundamento do ser. Rio de Janeiro: Zahar, 2023. 

 

EVARISTO, Conceição. A escrevivência e seus subtextos. In. DUARTE, Constância 

Lima; NUNES, Isabela Rosado. Escrevivência: a escrita do nós: reflexões sobre a obra 

de Conceição Evaristo. Rio de Janeiro: Mina Comunicação e Arte, 2020. p. 26-48. 

 

_______ Literatura negra: uma poética de nossa afro-brasilidade. SCRIPTA, Belo 

Horizonte, v. 13, n. 25, 2009. p. 17-31. Disponível em: 

https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/6160270.pdf. Acesso: 27/01/2023. 

 

GONZALEZ, Lélia. A juventude negra brasileira e a questão do desemprego. In: RIOS, 

Flávia; LIMA, Márcia (Org.). Por um feminismo afro-latino-americano: ensaios, 

intervenções e diálogos. 1ª ed. Rio de Janeiro: Zahar, 2020a. p. 45-48. 

 

_______ A mulher negra na sociedade brasileira: uma abordagem político-econômica. 

In: RIOS, Flávia; LIMA, Márcia (Org.). Por um feminismo afro-latino-americano: 

ensaios, intervenções e diálogos. 1ª ed. Rio de Janeiro: Zahar, 2020c. p. 49-64. 

 

_______ Cultura, etnicidade e trabalho: efeitos linguísticos e políticos da exploração da 

mulher. In: RIOS, Flávia; LIMA, Márcia (Org.). Por um feminismo afro-latino-

americano: ensaios, intervenções e diálogos. 1ª ed. Rio de Janeiro: Zahar, 2020b. p. 25-

44. 

 

https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/6160270.pdf


21 

Revista Moara, n. 70, 2025, e70114, 2025 ISSN: 0104-0944  

Enviado em 01/04/2025, aceito em 17/10/2025 

 

JESUS, Carolina Maria de. Quarto de despejo: diário de uma favela. 10ª ed. São 

Paulo: Àtica, 2014. 

 

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação – Episódios de racismo cotidiano. 

Tradução Jess Oliveira. 1 ed. Rio de Janeiro: Cobogó, 2019. 

 

MALDONADO-TORRES, Nelson. Analítica da colonialidade e da decolonialidade: 

algumas dimensões básicas. In: BERNADINO COSTA, Joaze; MALDONADO-

TORRES, Nelson; GROSFOGUEL, Ramón (Org.). Decolonialidade e pensamento 

afrodiaspórico. 2ª ed. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2018. 

 

MARTINS, Leda Maria. A fina lâmina da palavra. In. DUARTE, Eduardo de Assis; 

FONSECA, Maria Nazareth Soares (Orgs.). Literatura e afrodescendência no Brasil: 

antologia crítica. Belo Horizonte: Editora UFMG, v. 4, 1º reimp. [2011] 2014. p. 279-

307. 

 

_______ Arabesco do corpo feminino. In. DUARTE, Constância Lima; DUARTE, 

Eduardo de Assis; BEZERRA, Kátia da Costa (org.). Gênero e representação na 

literatura brasileira: ensaios. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2002. p. 219-228. 

 

_______ Performances do tempo espiralar, poéticas do corpo-tela. 1ª ed; Rio de 

Janeiro: Cobogó, 2021. 

 

MBEMBE, Achille. Crítica da razão negra. Tradução de Sebastião Nascimento. N-1 

edições, 2018. 

 

MIRANDA, Fernanda Rodrigues. Dicção e emparedamento na literatura de autoria 

negra brasileira. Organon, v. 37, n. 74, jul/dez, p. 375-387, 2022. Disponível em: 

https://www.seer.ufrgs.br/organon/article/download/125597/87453. Acesso em: 

07/07/2023. 

 

NASCIMENTO, Abdias.  O genocídio do negro brasileiro: processo de um racismo 

mascarado. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1978. 

 

_______ O quilombismo: documentos de uma militância pan-africanista. Petrópolis: 

Editora Vozes LTDA., 1980. 

 

NASCIMENTO, Tatiana. Racismo visual/sadismo racial: quando (?) nossas mortes 

importam. São Paulo: Série Pandemia, N-1 edições, 2020. 

 

SANTOS, Antônio Bispo dos. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu, 2023. 

 

_______ Colonização, quilombos, modos e significações. Brasília: INCT, 2015. 

 

VOGT, Carlos. Trabalho, pobreza e trabalho intelectual (o Quarto de Despejo de 

Carolina Maria de Jesus. In: SCHWARZ, Roberto (org.). Os pobres na literatura 

brasileira. São Paulo: Brasiliense, 1983. p. 204-213.  

https://www.seer.ufrgs.br/organon/article/download/125597/87453

