
 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922505. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

1 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

 

 

 
O corpo fechado no Norte de Minas Gerais: narrativas de 

invulnerabilidade à morte 
 

The "Closed Body" in Northern Minas Gerais: Narratives of Invulnerability 
to Death 

 
 

Marcos Winício de Sousa 1 
PPGSAT UFMG - UNIMONTES 

contato.marcossousa@gmail.com - https://orcid.org/0009-0001-9636-4508  
 
 

Resumo 

Este artigo estuda a crença no corpo fechado no Norte de Minas Gerais, uma prática popular em que 
certas pessoas seriam protegidas por forças espirituais contra armas, facas e outros ataques físicos. 
Analisam-se histórias de indivíduos vistos como invulneráveis, como Antônio Dó, o Padre da Bala de 
Ouro, Laurêncio Canaveira e o Coronel Horácio de Matos. A pesquisa, baseada em livros, estudos e 
relatos sobre o tema, mostra como essa ideia fazia parte da cultura local e ajudava a reforçar a autoridade 
e o medo em disputas de poder. A proteção espiritual era considerada forte, mas podia ser desfeita por 
rituais específicos. Essas histórias aparecem tanto na tradição oral quanto na literatura, sendo um exemplo 
disso Sagarana, de Guimarães Rosa. O estudo mostra que o corpo fechado ia além da crença na 
invulnerabilidade física, influenciando a organização social e a forma como certas pessoas eram vistas na 
região. 

Palavras-chave: Corpo fechado; Imaginário sertanejo; Narrativas populares. 

 

Abstract 

This article examines the belief in the "closed body" (corpo fechado) in Northern Minas Gerais, a folk 
practice in which certain individuals were believed to be protected by spiritual forces against firearms, 
knives, and other physical attacks. It analyzes the stories of individuals regarded as invulnerable, such as 
Antônio Dó, the "Priest of the Golden Bullet" (Padre da Bala de Ouro), Laurêncio Canaveira, and Colonel 
Horácio de Matos. The research, based on books, studies, and accounts on the subject, demonstrates 
how this idea was embedded in local culture and served to reinforce authority and fear in power struggles. 
While spiritual protection was considered powerful, it could be undone through specific rituals. These 
narratives appear in both oral tradition and literature, a notable example being Sagarana by Guimarães 
Rosa. The study shows that the "closed body" went beyond the belief in physical invulnerability, 
influencing social organization and how certain individuals were perceived within the region. 

Keywords: Closed body; Backlands imaginary; Folk narratives. 

 

 

 
1  Mestrando em Sociedade, Ambiente e Território pela Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG) e Universidade 
Estadual de Montes Claros (Unimontes). Arquiteto e Urbanista pela Faculdade Santo Agostinho (FASA) 2019. 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922505. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

2 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

1. INTRODUÇÃO 

A crença no corpo fechado integra o imaginário do norte de Minas Gerais, 
manifestando-se em relatos orais, documentos históricos e literatura. Este conceito é 
apoiado pela noção de que algumas pessoas, a partir de rezas, patuás ou pactos espirituais, 
tornam-se imunes a ferimentos e ataques. No sertão, a invulnerabilidade era considerada 
um sinal de força e de liderança, conferindo respeito e temor para quem a possuía. 

Muitos personagens históricos foram considerados homens de corpo fechado, 
como Antônio Dó, o Padre da Bala de Ouro, Laurêncio Canaveira e o Coronel Horácio 
de Matos, entre outros indivíduos da região. Essas figuras ficaram conhecidas não apenas 
por seus feitos, mas também pela crença de que não poderiam ser feridas por armas 
comuns. A invulnerabilidade atribuída a elas as tornava figuras centrais em disputas de 
poder, contribuindo para sua fama e autoridade. 

Mais do que expressão de poder, o corpo fechado funciona como estratégia de 
sobrevivência em contextos de violência, conflitos e ausência do Estado, como nos sertões 
do norte de Minas. Diante da ameaça constante de morte e da instabilidade social, essas 
práticas simbólicas oferecem proteção onde a justiça é precária. O prestígio associado à 
invulnerabilidade mística — seja entre jagunços, líderes ou religiosos — reflete a busca 
por segurança e controle num ambiente hostil. Assim, o corpo fechado não só resiste à 
morte, mas também reorganiza o lugar do sujeito frente a ela. 

Embora fossem vistos como imortais, essas figuras não estavam livres da morte. A 
tradição oral do sertão diz que o corpo fechado poderia ser “aberto” por meios específicos, 
como golpes certeiros, armas benzidas ou plantas consagradas. É o que se conta sobre 
Antônio Dó, morto com um golpe de mão de pilão2; o Padre da Bala de Ouro, atingido 
por uma bala de ouro; Laurêncio Canaveira, que teve sua proteção anulada por um 
mandacaru3 batizado4; e o Coronel Horácio de Matos, morto por uma arma benzida. Esses 
relatos mostram que, dentro dessa crença, a invulnerabilidade não era absoluta, mas 
dependia de certas condições. 

A literatura também ajudou a espalhar essas histórias. Em Sagarana, de Guimarães 
Rosa, personagens como Manuel Fulô e Targino são retratados como homens de corpo 
fechado, mostrando como essa ideia faz parte da cultura sertaneja. Esses relatos reforçam 
que, no sertão, a resistência à morte não era vista apenas como habilidade ou força, mas 
como um dom ligado ao mundo espiritual. 

Este artigo busca entender como a crença no corpo fechado se espalhou pelo norte 
de Minas Gerais, sua relação com a cultura local e o impacto dessas histórias na 
organização social. A pesquisa analisa os relatos encontrados na literatura, nos livros e nos 
estudos a respeito do tema, demonstrando como a invulnerabilidade foi vista como um 

 
2 Mão de pilão é uma haste ou bastão grosso de madeira, usado para socar grãos em pilão. 
3 Mandacaru é cacto nativo da caatinga brasileira, de caule espesso e espinhoso, bastante comum no sertão nordestino e norte-
mineiro. É resistente à seca e tem forte presença na paisagem e no imaginário do sertão. 
4 Batizado, nesse contexto, significa que o mandacaru foi preparado simbolicamente, com palavras, gestos ou crenças para ter 
um efeito especial ou sagrado, geralmente voltado à proteção ou ao ataque. 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922505. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

3 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

sinal de poder e como a quebra naquela era marcada por grandes acontecimentos 
históricos desta gente. 
 

2. PROCESSOS METODOLÓGICOS 

O trabalho utiliza a metodologia qualitativa, com ênfase na análise bibliográfica e 
documental de registros históricos, relatos memorialistas e literatura especializada sobre o 
corpo fechado no sertão do norte de Minas Gerais. A investigação visa captar a relação 
entre as narrativas de invulnerabilidade e as estruturas sociais, religiosas e políticas da 
região, tendo como referência a tradição oral, bem como os registros escritos que foram 
consolidando a crença ao longo do tempo. 

A investigação ampara-se em fontes secundárias, abrangendo textos históricos, 
estudos antropológicos e literatura ficcional que compõem o universo do corpo fechado. 
Foram selecionados textos que tratam das representações culturais, das práticas espirituais 
e dos usos políticos dessa crença, de modo a estabelecer interlocuções entre a construção 
simbólica do corpo fechado e sua função no interior das disputas do poder e na 
manutenção da autoridade no sertão. 

A análise documental inclui documentos de pesquisas sobre o sertão mineiro e suas 
tradições espirituais, bem como obras memorialistas que trazem relatos sobre figuras 
históricas vinculadas ao corpo fechado. Entre os documentos analisados, constam estudos 
sobre banditismo social, religiosidade popular e narrativas sobre a resistência à morte. Eles 
foram comparados a fontes literárias, particularmente a obra de Guimarães Rosa, onde 
seus personagens manifestam a crença na invulnerabilidade e suas implicações no universo 
sertanejo. 

A metodologia adotada possibilita uma análise mais profunda da relação entre 
misticismo, violência e poder no sertão, tornando explícito como a crença na 
invulnerabilidade não só era um traço de comportamento das figuras históricas, mas 
também constituía percepções coletivas acerca de poder e resistência. O estudo ainda 
fundamenta-se em um diálogo interdisciplinar entre história, antropologia e literatura, que 
permite a apreensão das múltiplas versões do corpo fechado no imaginário sertanejo. 

 

3. ANÁLISE DE LITERATURA E DISCUSSÃO 

A crença no corpo fechado ocupa um espaço significativo dentro do imaginário 
cultural e religioso. Esta crença tem se manifestado em diferentes sociedades e períodos, 
traçando uma confluência das referências a tradições em torno da proteção espiritual 
contra ameaças físicas e/ou metafísicas. No Brasil, tal crença deriva de práticas africanas, 
indígenas e ibéricas, tendo sido preservada em diferentes narrativas, entre elas, registros 
históricos, rituais de benzimento e literatura. 

Segundo estudos sobre o imaginário afro-brasileiro, a ideia de invulnerabilidade 
espiritual está fortemente presente na religiosidade popular, especialmente nos rituais de 
proteção associados à morte violenta. Essas práticas envolvem benzimentos, o uso de 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922505. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

4 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

patuás e rezas específicas muito comuns em comunidades rurais brasileiras, especialmente 
no sertão. 

Como observa Barroca (2014, p. 208), a prática do corpo fechado “[...] estabelece 
uma ordem moral e fideísta a ser experimentada no cosmo humano, afetando os sentidos 
para a vitória sobre o inimigo ou potenciais de conquista na vida”. Tal compreensão 
dialoga com os estudos de Santos (2012), ao mostrar que, em tradições africanas como a 
iorubá, a morte é uma transição e não um fim, o que sustenta rituais contínuos de proteção 
e relação com os ancestrais. De forma semelhante, Rodrigues (2025) destaca os manejos 
culturais de negritudes frente à morte como experiências de resistência simbólica, 
enquanto Borchard da Silva e Colvero (2018) analisam os benzimentos como práticas de 
cura que articulam alteridade, memória e espiritualidade popular. 
 

3.1 Origem e significado na crença no corpo fechado 

A crença no corpo fechado deve ser compreendida como parte de um sistema 
simbólico que atravessa saberes africanos, indígenas e populares no Brasil. Ela está ligada 
a formas de enfrentamento do medo da morte, da violência cotidiana e das forças invisíveis 
que ameaçam o corpo e a alma, sendo frequentemente associada a pessoas de visibilidade 
social, líderes religiosos, políticos, jagunços ou figuras temidas, que ocupam posições de 
confronto ou disputa, seja no campo simbólico, social ou político. 

Do ponto de vista histórico, uma das expressões mais conhecidas são as chamadas 
bolsas de mandinga5, de origem africana. Segundo Bertolossi (2007), essas bolsas eram 
produzidas por povos islâmicos da África Ocidental, especialmente no antigo Império 
Mali, e continham inscrições sagradas, símbolos religiosos e ingredientes diversos. Seu uso 
se espalhou pelo Brasil durante o período colonial, sendo adotado por africanos 
islamizados, conhecidos como malês, e por outras populações negras e mestiças. 

No contexto da América portuguesa, esses amuletos passaram por um processo de 
sincretismo, incorporando elementos do catolicismo popular, das religiões indígenas e da 
medicina natural. Eram vistos como instrumentos para alcançar sorte, força e prestígio. A 
repressão oficial da Igreja não impediu sua circulação, especialmente em regiões como 
Minas Gerais, onde práticas como o calundu6 foram amplamente difundidas. 

A força simbólica dessas práticas está relacionada a uma cosmologia que vê a morte 
não como fim, mas como passagem. Na tradição iorubá, por exemplo, os cultos aos 
mortos (egungun) demonstram a permanência das relações entre vivos e ancestrais, como 
analisa Santos (1976). Nesse universo espiritual, o corpo pode ser protegido, fortalecido 
ou mesmo “fechado” por forças que ultrapassam a lógica material, fazendo do corpo 
fechado uma forma de resistência individual e coletiva. 

 
5 Bolsa de mandinga trata-se de um pequeno amuleto usado junto ao corpo, geralmente contendo ervas, escritos e objetos 
sagrados, de origem afro-islâmica. 
6 Prática ritual de origem africana, ligada à cura, proteção espiritual e comunicação com entidades, comum no Brasil colonial. 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922505. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

5 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

No sertão mineiro, essa concepção de mundo se manifesta em rituais cotidianos e 
formas populares de lidar com a morte e o sofrimento. Silva e Colvero (2018) mostram 
que os benzimentos, amplamente usados como forma de cura e proteção, expressam um 
imaginário de alteridade, no qual o mal é combatido por meio de gestos, palavras e objetos 
carregados de sentido. 

Essas práticas, muitas vezes marginalizadas, fazem parte do que Certeau (2006) 
chama de "cultura no plural", um conjunto de saberes transmitidos pela oralidade, usados 
pelas classes populares para responder aos desafios da vida. A crença no corpo fechado 
nasce nesse contexto: um campo de disputas simbólicas, onde o medo da morte e da 
injustiça social é enfrentado com ferramentas espirituais. 

O medo, como fenômeno histórico e cultural, também tem papel central nesse 
sistema. Delumeau (1989) analisou como o Ocidente construiu uma longa tradição de 
controle social por meio da disseminação do medo, especialmente ligado ao pecado, à 
doença e à morte. A crença no corpo fechado pode ser vista como uma resposta popular 
a esses medos, construída não a partir da culpa, mas da resistência espiritual. 
 

3.2 O corpo fechado no imaginário social: tradição oral, literatura e poder 

Por fim, como lembra Goody (2010), em sociedades de forte tradição oral, o mito, 
o ritual e a experiência vivida são formas legítimas de produzir conhecimento. As 
narrativas sobre invulnerabilidade — como as histórias de Antônio Dó, Padre Bala de 
Ouro e outros personagens do sertão mineiro — são expressões dessa lógica. O corpo 
fechado, portanto, não é só uma crença, mas uma forma de organizar o mundo, de 
proteger a vida e de afirmar a dignidade em contextos de dor, violência e exclusão. 

Na literatura, Guimarães Rosa incorporou essa crença em sua obra. Nos contos 
"São Marcos" e "Corpo Fechado", presentes em Sagarana, ele explora a interseção entre 
magia e destino, demonstrando como a proteção espiritual podia influenciar a forma como 
certos indivíduos eram vistos pela comunidade. O conto "Corpo Fechado", por exemplo, 
apresenta a figura de Manuel Fulô, um personagem que adquire invulnerabilidade por 
meio de um ritual realizado por um curandeiro. Como Rosa descreve: 

 
Aí, de chofre, se abriu a porta do quarto-da-sala, onde os dois [Tonico e Manuel] 
davam suas vozes, e o Antonico das Pedras surgiu, muito cínico e sacerdotal, 
requisitando agulha-e-linha, um prato fundo, cachaça e uma lata com brasas... 
Houve um parado de próxima tempestade. Uma voz fina rezou o credo... ‘Fechei 
o corpo dele. Não careçam de ter medo, que para arma de fogo garanto! (Rosa, 
2009, p. 322-323). 
 

A passagem ilustra a significância da crença, ressaltando o papel dos curandeiros e 
das rezas como mediadores desta relação. O fato de o protagonista, inicialmente 
caracterizado como medroso, ter conseguido coragem e reconhecimento social após o 
ritual mostra quão dinâmica a invulnerabilidade mística era, sendo um fator de 
transformação na narrativa e no contexto social retratado. 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922505. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

6 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

A crença no corpo fechado no norte mineiro é um fenômeno que atravessa 
diferentes esferas da vida social, religiosa e política. Essas crenças, fundamentadas em 
rituais, patuás e benzimentos, não apenas garantiam segurança simbólica aos que as 
adotavam, mas também serviam como instrumentos de poder e legitimidade em um 
contexto marcado pela violência e pela instabilidade política. 

Durand (2012) discute como o imaginário humano constrói símbolos que 
representam resistência à morte e transcendência das limitações físicas. A 
invulnerabilidade mística atribuída a determinadas figuras não apenas refletia crenças 
religiosas, mas também influenciava a forma como essas pessoas eram percebidas e 
temidas. A noção de que um líder possuía corpo fechado reforçava sua autoridade e, ao 
mesmo tempo, criava um ambiente de incerteza entre seus inimigos. 
 

3.3 Antônio Dó: entre a resistência sertaneja e a traição fatal 

O banditismo social no sertão esteve frequentemente associado ao corpo fechado. 
Hobsbawm (1975) explica que figuras como jagunços e cangaceiros frequentemente 
utilizavam mitos de invulnerabilidade para reforçar sua posição de poder. Antônio Dó é 
um dos exemplos mais conhecidos dessa dinâmica. Relatos indicam que ele escapou de 
inúmeras emboscadas e que sua morte só ocorreu quando foi traído por pessoas próximas. 
Há indícios de que sua esposa, Francilha, pode ter retirado seus amuletos protetores, 
deixando-o vulnerável ao ataque (Rodrigues, 2005; Santos, 2014). 

Antônio Dó é uma figura emblemática no contexto do jaguncismo e do banditismo 
social no sertão de Minas Gerais e Bahia no final do século XIX e início do século XX. 
Sua trajetória está envolta em narrativas que ora o colocam como um justiceiro, ora como 
um temido bandoleiro7. A literatura que retrata sua vida reflete não apenas os fatos 
históricos, mas também a construção simbólica e mítica de sua imagem, sustentada pela 
oralidade e pela cultura sertaneja. 

 
Imagem 1 – Antônio Dó. Ilustração de Sandra Bianchi para o Jornal Estado de Minas (1929). 

Para todos verem: Ilustração em tons de cinza (grafite) apresentando o busto de Antônio Dó em 
posição de três quartos. Ele é um homem maduro, com cabelos escuros cacheados, barba e bigode 

fartos e olhar expressivo. 
 

7 Termo que pode significar fora da lei ou líder de bando armado. No sertão, é frequentemente associado a figuras com 
autoridade local, envolvidas em conflitos sociais e políticos, nem sempre com conotação puramente criminosa. 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922505. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

7 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

Ao longo de quase duas décadas, Antônio Dó e seu bando desafiaram as forças 
policiais e as elites locais, protagonizando confrontos que alimentaram sua fama. 
Elementos místicos foram incorporados à sua figura, como a crença de que ele possuía o 
"corpo fechado" contra tiros e facadas, reforçada pelo uso de amuletos e rituais religiosos 
(Rodrigues, 2005; Santos, 2014). Entre esses objetos de proteção, destacam-se um Breve 
de Roma8 e um Santo Leme9, encontrados no bolso de seu casaco após sua morte (Batista; 
Carneiro, 2024). O próprio casaco de Dó ganhou conotações lendárias, sendo associado 
à sua invulnerabilidade, um detalhe que se tornaria crucial para a trama que levou à sua 
morte. 

O desfecho trágico de Antônio Dó envolve um dos aspectos mais controversos de 
sua história: a suposta participação de sua esposa, Francilha, na sua morte. Registros 
indicam que Dó foi atraído para uma emboscada em sua própria casa e, naquele dia, não 
vestia o casaco onde guardava seus amuletos protetores. Alguns relatos apontam que sua 
esposa pode ter desempenhado um papel decisivo ao convencê-lo a retirar sua proteção, 
facilitando a ação de seus inimigos (Felipe, 2018; Rodrigues, 2005). Além disso, no 
momento fatal, Francilha teria chamado Dó para um gesto aparentemente banal — colher 
folhas de agrião —, levando-o ao local onde foi golpeado pelos traidores (Batista; 
Carneiro, 2024). 

A morte de Antônio Dó representou não apenas o fim de um líder jagunço, mas 
também a transição de sua figura histórica para o imaginário mítico do sertão. Diferentes 
versões sobre sua execução reforçam o caráter simbólico de sua trajetória, que se 
assemelha a outras figuras do banditismo social no Brasil. A retirada de seus amuletos e a 
conspiração de pessoas próximas consolidam sua imagem como um personagem trágico, 
cuja resistência foi minada por aqueles que estavam ao seu redor (Rodrigues, 2005). Sua 
história permanece viva na literatura regional, sendo reinterpretada ao longo do tempo por 
escritores como Manoel Ambrósio e Petrônio Braz, que resgatam tanto a dimensão realista 
quanto a fabulosa de sua saga (Santos, 2014). 
 

3.4 História e conflitos no Brejo dos Mártires: mandacaru batizado 

O Brejo dos Mártires, situado no atual município de Gameleiras, Minas Gerais, era, 
no período dos acontecimentos narrados, um território pertencente a Boa Vista do 
Tremedal, denominação antiga de Monte Azul. A região foi marcada por conflitos 
intensos, onde a violência era um elemento central na resolução de disputas. 

Em meio a esse cenário, Baleeiro (2006) descreve que a figura de Laurêncio 
Canaveira se destacou como um dos personagens mais temidos da época; no entanto, não 
há informações detalhadas disponíveis sobre sua biografia. Sua morte, cercada de crenças 
espirituais e estratégias brutais, ilustra o entrelaçamento entre a cultura da violência e as 
tradições místicas do norte de Minas Gerais. 

 
8 Amuleto católico com orações ou símbolos sagrados, supostamente vindo de Roma, usado como forma de proteção 
espiritual contra o mal ou perigos físicos. 
9 Expressão popular usada para designar objeto ou patuá com função protetora, associado a práticas religiosas e à fé popular. 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922505. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

8 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

A violência no Brejo dos Mártires é atestada por relatos históricos e depoimentos 
orais. Conforme Baleeiro (2006), a região era palco de brigas constantes entre grupos 
armados, onde assassinatos motivados por vingança eram frequentes. O autor menciona 
que, em determinado período, um grupo de homens armados assassinou 22 pessoas em 
um único dia, o que demonstra a brutalidade dos conflitos. 

Além disso, moradores mais antigos relataram que havia um tronco de madeira 
utilizado para prender pessoas, indicando práticas de punição severas e um tipo de justiça 
exercida localmente, sem a presença de instituições formais de controle da violência. O 
antigo município de Boa Vista do Tremedal (atual Monte Azul), ao qual Gameleiras 
pertencia, era uma região de disputas pela posse da terra e marcada pela presença de 
coronéis e líderes locais que impunham sua autoridade pela força. Esse ambiente 
proporcionava o surgimento de figuras como Laurêncio Canaveira, que se destacavam 
pelo uso da violência como instrumento de poder. 

Laurêncio Canaveira era temido por sua postura impiedosa e pela forma como 
lidava com conflitos. Segundo relatos locais, ele não perdoava traições e aplicava punições 
severas a quem considerava inimigo (Baleeiro, 2006). Um episódio emblemático de sua 
brutalidade envolveu um simples pote de barro: ao ver sua sobrinha beber água de um 
pote que não lhe pertencia, Canaveira se enfureceu, quebrou o pote e matou o dono do 
objeto, numa demonstração de sua intolerância e agressividade. Seu nome se tornou um 
símbolo de medo na região e muitos acreditavam que ele jamais poderia ser derrotado em 
combate, o que reforçava sua posição de autoridade baseada na violência. 

A morte de Laurêncio Canaveira foi envolta em um dos conceitos da cultura 
popular: a crença no "corpo fechado". Esse termo refere-se à ideia de que uma pessoa 
pode ser protegida espiritualmente contra armas de fogo e facas, tornando-se invulnerável 
a ataques comuns. 

Os depoimentos colhidos por Baleeiro (2006) relatam que acreditando que 
Canaveira possuía essa proteção mística, seus inimigos armaram uma estratégia para 
garantir sua morte. Ele foi morto após passar por um ritual de "abertura" realizado com 
um mandacaru batizado. Após o ritual, ele foi atingido por um machado — pois se 
acreditava que o golpe de lâmina quebraria sua proteção espiritual — e, em seguida, foi 
degolado com uma foice para assegurar que não voltaria à vida. 

Esse método não era incomum no sertão. Casos similares foram relatados em 
outras regiões de Minas Gerais e da Bahia, onde indivíduos considerados "corpos 
fechados" eram mortos apenas após sofrerem cortes profundos ou decapitação. Essas 
práticas demonstram como a espiritualidade influenciava os rituais de violência e 
execuções. Lisboa (1992) ainda descreve um caso sobre a morte do Coronel Horácio de 
Matos, famoso perseguidor da Coluna Prestes, ocorrida em Salvador, Bahia, em 1931: 

 

 

 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922505. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

9 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

[...] a lenda de que Horácio tem o corpo fechado faz o policial tremer de medo 
e tomar as necessárias precauções. Leva, então, as balas que deverão ser usadas 
a um candomblé do Retiro e as entrega a uma mãe de santo que as cura, 
passando-as em cruz, na vagina, durante dias, único meio de quebrar o encanto. 
Assim o grande caudilho foi morto com três tiros de revólver ao entardecer de 
15 de maio de 1931. (Lisboa, 1992, p. 307). 

A execução de Laurêncio Canaveira, em 1932, marcou o fim de uma era de terror 
na região. Segundo os relatos orais, após sua morte, os assassinatos no Brejo dos Mártires 
diminuíram significativamente. Entre 1932 e 1980, não há registros de homicídios na 
comunidade, o que sugere que sua morte pode ter sido um divisor de águas para a 
pacificação local. 

A história de Laurêncio Canaveira permanece viva na tradição oral do Brejo dos 
Mártires. Sua trajetória e sua morte são lembradas não apenas como episódios de violência, 
mas também como exemplos de como as crenças populares influenciam a percepção da 
vida e da morte nas comunidades rurais do norte de Minas. 
 

3.5 O Padre da Bala de Ouro: proteção divina 

O caso do Padre José Vitório de Souza, narrado na obra Gorutuba: o padre e a bala de 
ouro, de Simeão Ribeiro Pires (1982), exemplifica a intersecção entre história, religião e 
cultura popular. Vigário no Arraial de São José do Gorutuba, no atual norte de Minas 
Gerais, o padre tornou-se figura central em disputas políticas e sociais que culminaram em 
sua execução por meio de uma bala de ouro. Segundo a tradição oral, tal medida teria sido 
necessária para romper sua proteção e garantir que sua morte fosse definitiva (Pires, 1982). 
O presente estudo analisa esse episódio à luz do conceito de corpo fechado, relacionando-
o com as práticas de benzimento encontradas no Brasil do século XIX. 

O século XIX foi marcado por disputas territoriais, conflitos entre elites locais e 
tensões religiosas em diversas regiões do Brasil. No Vale do Gorutuba, o padre José 
Vitório se destacou não apenas como líder espiritual, mas também como opositor de 
grupos poderosos. Suas atividades iam além do sacerdócio tradicional, desafiando tanto 
os latifundiários como as figuras políticas que detinham o controle sobre a população 
local. Com sua influência e conhecimento, ele impunha questionamentos em relação à 
exploração dos mais necessitados e às injustiças cometidas por coronéis e fazendeiros 
(Pires, 1982). 

A ideia de invulnerabilidade era com frequência relacionada a rezas, benzimentos e 
amuletos que forneceriam proteção contra ferimentos e ataques. Em alguns casos, certas 
orações e rituais eram entendidos como capazes de "blindar" o corpo contra disparos de 
armas, cortes de faca e quaisquer tipos de violência física (Pires, 1982). No caso do padre 
José Vitório de Souza, as crenças populares sustentavam que apenas uma bala de ouro 
benzida poderia transpor sua proteção, provocando sua morte (Pires, 1982). Este fator 
intensificava o caráter simbólico do evento, demonstrando que o confronto entre o padre 
e seus adversários ultrapassava o espaço físico, cruzando o campo das crenças religiosas e 
místicas. 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922505. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

10 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

O embate entre o vigário e seus opositores culminou em perseguições, processos 
judiciais e tentativas de manchar sua moral. Mas, mesmo depois de ter sido inocentado em 
tantas instâncias, seus inimigos mantiveram a disposição de assassiná-lo. Diante das 
dificuldades para atingi-lo por meios "normais", começou a circular a história de que o 
padre mantinha o corpo fechado (Pires, 1982). Esta crença espelhava sua autoridade junto 
aos fiéis e, desta forma, tornava-o uma figura mais temida e respeitada. 

A trajetória do Padre da Bala de Ouro também ilustra essa relação entre 
espiritualidade e autoridade. Segundo Pires (1982), o padre era temido por sua suposta 
invulnerabilidade, mas foi morto por um disparo de bala de ouro — material que, de 
acordo com a crença popular, poderia anular a proteção conferida por benzimentos. O 
uso de recursos específicos para "abrir" o corpo fechado indica que, no imaginário 
sertanejo, a invulnerabilidade não era absoluta, mas dependia de condições específicas para 
ser rompida. 

A trama que culminou na morte do padre José Vitório de Souza está cercada por 
versões que reforçam o caráter místico e trágico de sua execução. Além da crença 
amplamente difundida de que apenas uma bala de ouro benzida poderia perfurar sua 
proteção, há narrativas que sugerem que ele próprio, sem saber, teria abençoado o projétil 
que o mataria (Pires, 1982). 

 
O Vigário José Vitório, disfarçando tanto quanto possível a sua grande tensão 
interior pelas prudentes palavras ouvidas, tentou aliviar o diálogo, afirmando: — 
Mas, comadre, tenha calma, tenho um grande amor por você, por meus filhos e 
minha afilhada. Quero lhe confessar um segredo, guardado até aqui para você, 
mas que já andei espalhando por diversas vezes, visando acabar com as tentativas 
de tocaias dos meus inimigos. Eu tenho o "corpo fechado", minha comadre: 
nenhuma bala poderá atingir-me, a menos que seja de ouro virgem e que eu 
mesmo a tenha benzido. Tenho também as minhas "mandingas", os meus 
"patuás", que mandei vir de um negro velho, milagreiro, lá do meu Sergipe. 
Tenho feito diariamente as minhas "orações fortes". Assim protegidos, não 
precisamos ir embora... Esta terra aqui é o nosso chão. Também é a terra de 
nossos filhos. (Pires, 1982, p. 33). 

 
Uma dessas versões sustenta que a bala foi colocada discretamente dentro do 

vestido de uma criança durante um batizado realizado pelo vigário. De modo que, ao 
proferir as orações e conceder a bênção, ele teria, inadvertidamente, quebrado sua própria 
proteção, permitindo que a bala se tornasse eficaz contra seu corpo fechado. Outra versão 
sugere que o ouro utilizado na confecção do projétil não era comum, mas sim proveniente 
de um cálice sagrado roubado da própria igreja onde o padre celebrava suas missas. A 
fundição desse objeto litúrgico e sua transformação em arma mortal teriam um caráter 
simbólico duplo: ao mesmo tempo em que significava um sacrilégio, representava também 
uma tentativa de subverter a força espiritual do vigário contra ele próprio (Pires, 1982). 

Ambas as versões adicionam uma camada de complexidade à narrativa, 
evidenciando não apenas a intensidade do conflito entre José Vitório e seus inimigos, mas 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922505. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

11 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

também a maneira como a religiosidade popular interpretava e ressignificava sua morte, 
elevando-a ao status de um evento mítico no sertão mineiro (Pires, 1982). 

Na manhã do dia 20 de agosto de 1865, o padre José Vitório de Souza iniciou sua 
habitual viagem a cavalo rumo ao Arraial de São José do Gorutuba, onde celebraria a missa 
matinal. Ele seguiu pela estrada que cruzava um córrego e subia a Ladeira do Gravatá, um 
trecho íngreme e estratégico para um ataque surpresa. Pires (1982) descreve que, ao se 
aproximar do topo da ladeira, um atirador profissional já o aguardava, escondido entre a 
vegetação densa da caatinga. O pistoleiro disparou uma bala de ouro, atingindo 
diretamente o coração do vigário, que tombou imediatamente do cavalo. O impacto do 
projétil foi tão violento que causou a quebra de costelas e uma perfuração profunda, 
provocando morte instantânea. 

 
Imagem 2 – O Padre morto. Ilustração de Georgino Jorge Júnior (1982). 

Para todos verem: Desenho em preto e branco que retrata um homem caído de bruços no chão, 
com os braços estendidos e as pernas abertas. Ele veste uma batina longa e seu chapéu está jogado ao 
lado. A cena se passa em uma paisagem rural sob o sol a pino, com morros ao fundo e duas árvores. A 
imagem ilustra a morte simbólica do "Padre da Bala de Ouro", personagem central da obra de Simeão 

Ribeiro Pires. 
 
Horas depois do crime, moradores da região encontraram o corpo do vigário caído 

de bruços, já sem vida. Ao seu lado, foi encontrada uma rosa branca, que possivelmente 
teria sido levada por ele para um ritual ou recebida de um fiel momentos antes de sua 
morte. A notícia do assassinato se espalhou rapidamente, gerando comoção e revolta entre 
a população humilde que o admirava. Logo, uma cruz foi erguida no local do crime, 
transformando-se em um marco simbólico da tragédia e perpetuando a lenda da "Bala de 
Ouro" (Pires, 1982). 

Esse processo de ressignificação simbólica explica por que as narrativas sobre corpo 
fechado seguem padrões específicos, nos quais a invulnerabilidade é sempre desafiada por 
um método particular de anulação. Esse padrão aparece tanto nos relatos históricos 
quanto nas histórias literárias, reforçando a coerência interna dessa crença dentro da 
cultura popular. 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922505. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

12 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

A análise desses elementos evidencia que o corpo fechado não deve ser interpretado 
apenas como uma superstição ou um elemento folclórico. Ele é, antes, uma manifestação 
de um sistema de crenças que atravessa dimensões religiosas, sociais e narrativas. O fato 
de essa ideia estar presente tanto em documentos históricos quanto em textos literários 
demonstra sua importância dentro da construção do imaginário coletivo, sendo um reflexo 
das relações entre proteção, poder e identidade cultural. 
 

3.6 A crença na literatura: Rosa e a fabulação do corpo fechado 

Um dos nomes mais importantes da literatura nacional, Guimarães Rosa constrói, 
em seus contos, personagens profundamente enraizados no sertão mineiro, onde 
convivem durezas cotidianas, violência e o vigor das crenças populares. No conto “Corpo 
Fechado”, presente em Sagarana (Rosa, 1946), o autor explora a crença na proteção mística 
contra a morte, elemento simbólico marcante do universo sertanejo. 

O protagonista, Manuel Fulô, é conhecido por ser astuto, falador e avesso à 
violência. Vive de pequenos "jeitinhos", sempre buscando escapar de problemas ao invés 
de enfrentá-los. Essa postura muda quando ele descobre que Targino, homem temido e 
violento, agrediu brutalmente sua irmã, Mariquinha, por ela desejar se casar com Nhô 
Augusto, amigo de Manuel. Indignado, ele decide agir e, temendo um confronto direto, 
recorre ao ritual do corpo fechado, visando se proteger espiritualmente diante do risco de 
morte. 

O conflito entre os dois representa o choque entre duas formas de poder: o físico, 
representado por Targino, e o simbólico, invocado por Manuel através do ritual. No 
momento do confronto, Manuel sai ileso dos disparos e mata Targino. Rosa, no entanto, 
não afirma se a proteção espiritual foi real ou coincidência, deixando no ar a ambiguidade 
que caracteriza boa parte de sua obra. O mistério permanece, abrindo espaço para 
diferentes leituras. 

Dentro da lógica do sertão e da cultura popular, porém, a crença no corpo fechado 
se sustenta como verdade. O desfecho é lido pelos personagens como sinal de que Manuel 
estava, de fato, protegido pelas forças espirituais. Rosa, assim, constrói uma narrativa em 
que o fantástico e o real se entrelaçam, dando à crença um lugar legítimo na organização 
simbólica do mundo sertanejo. 

 

4. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

A crença no corpo fechado, como demonstrado neste artigo, articula dimensões 
espirituais, sociais e simbólicas. Trata-se de uma prática ancestral com raízes afro-indígenas 
que funcionava como forma de proteção, afirmação de identidade e poder. Nas 
comunidades do norte de Minas, essa crença moldou lideranças, impôs respeito e ainda 
ecoa na memória popular. Ao ser representada na literatura e na oralidade, ganha 
contornos fabulosos, mas sua origem está firmemente ancorada nas vivências e nos 
saberes do povo sertanejo. 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922505. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

13 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

A análise das histórias e da literatura mostrou como essa ideia influenciou a forma 
como certos líderes e guerreiros foram vistos pela comunidade. Homens como Antônio 
Dó, Laurêncio Canaveira e o Padre da Bala de Ouro ficaram conhecidos não só pelos seus 
feitos, mas pela fama de que não podiam ser atingidos por tiros ou facadas. Essa proteção, 
no entanto, não era absoluta e, muitas vezes, os relatos destacam formas específicas de 
"abrir" essa defesa espiritual. 

Os relatos populares e a literatura — como as obras de Guimarães Rosa — 
mostram que essa crença não servia apenas para dar segurança aos indivíduos, mas 
também ajudava a construir sua autoridade e respeito. No sertão, onde a justiça muitas 
vezes era feita pelas próprias mãos, a invulnerabilidade representava uma vantagem tanto 
na luta quanto no reconhecimento social. Ao mesmo tempo, a ideia de que essa proteção 
poderia ser quebrada reforçava que, no fim, ninguém escapava completamente da morte. 
O poder atribuído ao corpo fechado não é absoluto; ele é sempre parcial, provisório e 
tensionado pelo medo e pela memória da finitude. É nesse ponto que a morte atravessa 
silenciosamente essas práticas, não como ausência, mas como força estruturante. 

Ao longo do tempo, essas histórias continuaram a ser contadas e adaptadas, 
mostrando que a crença no corpo fechado não é apenas um detalhe do passado, mas algo 
que ainda faz parte do imaginário das pessoas. Mais do que uma superstição, essa ideia 
reflete uma forma de entender o mundo onde força, espiritualidade e destino estão sempre 
entrelaçados. 

 

REFERÊNCIAS 

AMBRÓSIO, Manoel. Antônio Dó: o bandoleiro das barrancas. Petrópolis: Francisco 
de Vasconcelos, 1976. (Encontro com o folclore). 

ARAÚJO, C. S. O imaginário afro-brasileiro de João Guimarães Rosa em São Marcos e 
Corpo Fechado. Paralellus: Revista Eletrônica em Ciências da Religião, Recife, v. 5, n. 
10, p. 299-312, jul./dez. 2014. 

BALEEIRO, Zaurindo Fernandes. Gameleiras: dos primórdios à emancipação. Montes 
Claros: [s. n.], 2006. 

BARROCA, C. S. O imaginário afro-brasileiro de João Guimarães Rosa. Paralellus, 
Recife, 2014. 

BATISTA, R. E. C.; CARNEIRO, S. E. de M. (org.). Da obra de Manoel Ambrósio 
Alves de Oliveira: Antonio Dó – o bandoleiro das barrancas. Formiga (MG): Editora 
Unigala, 2024. 

BERTOLOSSI, Leonardo Carvalho. Corpo fechado: tradição fetichista, as bolsas de 
mandinga ofereciam proteção contra males do corpo e do espírito e se popularizaram na 
Colônia. Revista de História, [s. l.], 12 set. 2007. 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922505. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

14 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

BORGES, E. Antônio Dó: o bandoleiro do Norte de Minas Gerais. Revista Espaço 
Livre, [s. l.], 2022. 

BRAZ, Petrônio. Serrano de Pilão Arcado: a saga de Antônio Dó. 3. ed. Montes 
Claros: Editora Saramandaia, 2014. 

BRAZ, Petrônio. Serrano de Pilão Arcado: a saga de Antônio Dó. São Paulo: Mundo 
Jurídico, 2006. 

DASTUR, Françoise. A morte: ensaio sobre a finitude. Tradução: Maria Tereza Pontes. 
Rio de Janeiro: DIFEL, 2002. (Coleção Enfoques. Filosofia). 

DURAND, G. As estruturas antropológicas do imaginário. São Paulo: Martins 
Fontes, 2012. 

FELIPE, C. A. de A. Antônio Dó: os personagens. Representações do jagunço na 
literatura de Manoel Ambrósio e Petrônio Braz. 2018. Dissertação (Mestrado em Letras 
– Estudos Literários) – Universidade Estadual de Montes Claros, Montes Claros, 2018. 

HOBSBAWM, E. Bandidos. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 1975. 

LISBOA, A. Uma Odisseia do Norte de Minas Gerais. Belo Horizonte: Canaã, 1992. 

MARTINS, S. Antônio Dó – a história verídica de um jagunço famoso. Belo Horizonte: 
Imprensa Oficial, 1967. 

MARTINS, S.; BRAZ, P. Antônio Dó e o banditismo no sertão mineiro. Montes 
Claros: [s. n.], 1976. 

PIRES, S. R. Gorutuba – o padre e a bala de ouro. Montes Claros: Ed. do Autor, 1982. 

RODRIGUES, Elisa Gonçalves. Negritudes e processos-rituais de morte: outras 
ancestralidades e manejos culturais. Revista Ñanduty, São Paulo, v. 13, n. 21, p. 493–
519, 2025. 

RODRIGUES, R. M. A. Oralidade: as várias faces da vida de Antônio Dó. Revista 
Fênix – Revista de História e Estudos Culturais, Montes Claros, v. 2, n. 2, 
abr./maio/jun. 2005. 

ROSA, J. G. Sagarana. São Paulo: Companhia das Letras, 1946. 

SANTOS, J. C. Serrano de Pilão Arcado: as mitopoéticas do sertão são-franciscano na 
saga de Antônio Dó. 2014. Dissertação (Mestrado em Letras – Estudos Literários) – 
Universidade Estadual de Montes Claros, Montes Claros, 2014. 

SANTOS, Juana Elbein dos. Os Nàgô e a morte: Pàde, Àsèsè e o culto Ègun na Bahia. 
Petrópolis: Vozes, 2012. 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922505. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

15 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

SILVA, Juliani Borchardt da; COLVERO, Ronaldo Bernardino. Percepções de vida e de 
morte na prática dos benzimentos: alteridade, significados e imaginários nas relações de 
cura. Revista do CEPA, Chapecó, v. 37, n. 49, 2018. 

VAN GENNEP, Arnold. Os ritos de passagem: estudo sistemático dos ritos da porta 
e da soleira, da hospitalidade, da adoção, gravidez e parto, nascimento, infância, 
puberdade, iniciação, coroação, noivado, casamento, funerais, estações etc. Tradução: 
Mariano Ferreira. 4. ed. Petrópolis: Vozes, 2023. 

 

Agradecimentos 

Agradeço às almas - pelas memórias, pelos silêncios e pelos mistérios que continuam a nos guiar 
pelos caminhos da história e da fé. 

 

Financiamento 

Fundação de Amparo à Pesquisa do Estado de Minas Gerais - FAPEMIG. 

 

 

 

Recebido em 31 de julho de 2025 

Aceito em 08 de janeiro de 2026 

 


