
 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922501. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

1 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

 

 

 
Autenticar-se diante dos mortos: Corpo, verdade e 

subjetividade entre os Canela 
 

Authenticating oneself before the dead: Body, truth and subjectivity among 
the Canela 

 
George dos Santos1 

PPGA-IFCH-UFPA 
georgedossantos1@gmail.com – https://orcid.org/0000-0001-9949-0414 

 

Resumo 

Este artigo propõe uma reflexão teórico-etnográfica sobre os modos de constituição da subjetividade 
entre os Ramkokamekrá-Canela, povo Timbira do Maranhão, a partir do conceito de autenticação do 
corpo. A pesquisa baseia-se na análise interpretativa de etnografias publicadas - especialmente as de Rose-
France Panet (2010) e Ana Caroline Amorim (2008), em diálogo com William e Jean Crocker (1994) - 
buscando compreender como as práticas de resguardo, os rituais de iniciação e a relação com os mekarõ 
(espíritos dos mortos) configuram um regime de verdade corporal. Argumenta-se que, entre os Canela, 
o corpo não é apenas formado, mas continuamente verificado e reconhecido como verdadeiro por meio 
de técnicas éticas e cosmológicas que articulam disciplina, contenção e risco. A análise propõe a noção 
de autenticação do corpo como contribuição conceitual à antropologia da corporalidade indígena, 
permitindo pensar o corpo como superfície de verificação ontológica e ética no interior de uma arte da 
existência. 

Palavras-chave: Corpo. Subjetividade. Resguardo. Ritual. Cosmologia. 

 

Abstract 

This article offers a theoretical and ethnographic reflection on the modes of constitution of subjectivity 
among the Ramkokamekrá-Canela, a Timbira people from Maranhão, through the concept of body 
authentication. The research is based on an interpretive analysis of published ethnographies-especially 
those by Rose-France Panet (2010) and Ana Caroline Amorim (2008), in dialogue with William and Jean 
Crocker (1994)-seeking to understand how practices of seclusion, initiation rituals, and the relationship 
with the mekarõ (spirits of the dead) shape a regime of bodily truth. It argues that, among the Canela, 
the body is not merely formed but continuously verified and recognized as true through ethical and 
cosmological techniques that intertwine discipline, containment, and risk. The analysis proposes the 
notion of body authentication as a conceptual contribution to the anthropology of Indigenous 
corporeality, allowing the body to be conceived as a surface of ontological and ethical verification within 
an art of existence. 

Keywords: Body. Subjectivity. Restraint. Ritual. Cosmology. 

 

 

 
1 Doutorando em Antropologia Social pelo PPGA-UFPA; Mestre em Filosofia pelo PPGFIL-UFPA. 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922501. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

2 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

1. INTRODUÇÃO 

Entre os povos indígenas do Brasil, o corpo não é um dado natural, tampouco uma 
substância individual. Ao contrário: ele é uma construção relacional e cosmológica, uma 
superfície em constante elaboração, cuja forma e força dependem da circulação de 
substâncias, afetos e práticas éticas. O que está em jogo não é apenas “ter” um corpo, mas 
torná-lo legítimo, sustentá-lo como um corpo verdadeiro. Esta é uma das ideias que guiam 
o presente artigo, dedicado a investigar os modos pelos quais os Ramkokamekrá-Canela - 
povo Timbira oriental falante de uma língua do tronco Jê - cuidam, regulam e autenticam 
seus corpos no interior de um regime de existência ético e ritualizado. 

Nas diversas fases do ciclo de vida canela, o corpo é submetido a provas, resguardos 
e disciplinas. Práticas como dietas específicas, silêncios rituais, restrições sexuais e 
reclusões periódicas não visam apenas proteger a saúde ou cumprir normas sociais: elas 
são, antes de tudo, formas de afirmar a consistência e a validade de um corpo diante de 
um mundo povoado por riscos, exigências e alteridades instáveis, termo que usamos aqui 
para designar seres cuja ontologia flutua (como os mekarõ). Nesse contexto, o corpo não é 
apenas vivido. Mas também examinado. Sua força, sua beleza, sua fertilidade e sua 
capacidade ritual são permanentemente verificadas, como se o corpo estivesse sempre 
sendo posto à prova, por si mesmo e pelos outros. 

Este artigo propõe pensar esse complexo cultural por meio do conceito de 
autenticação do corpo. Diferente de categorias como construção, formação ou 
performatividade, a ideia de autenticação enfatiza a necessidade de que o corpo seja não 
apenas moldado, mas também reconhecido como verdadeiro, legítimo e eficaz dentro de 
uma determinada cosmologia. Isto é, exige uma relação muito específica entre verdade e 
subjetividade. Essa veracidade, como iremos abordar, não é garantida, muito menos 
estável: ela é produzida cotidianamente, reafirmada em gestos, falas, silêncios e condutas. 
E é impulsionada não apenas por humanos, mas também por agentes não humanos, 
especialmente os mekarõ ou os espíritos dos mortos. 

A presença dos mekarõ na vida ritual e cotidiana dos Canela revela com nitidez essa 
lógica de autenticação. Ao mesmo tempo mestres de saberes tradicionais e ameaças 
cosmológicas, os mortos colocam o corpo à prova: sua aproximação exige preparação, 
contenção e resguardo, pois representam uma instabilidade ontológica permanente. Os 
mekarõ funcionam como figuras-limite de verificação: aquilo diante do qual um corpo 
precisa provar sua forma para não se desfazer. 

Essa articulação entre práticas rituais, resguardo corporal e risco cosmológico será 
aqui abordada em diálogo com a noção foucaultiana de cuidado de si. Embora formulada 
em outro contexto, essa ideia ajuda a iluminar o modo como os Canela produzem sujeitos 
éticos por meio de regimes de atenção, disciplina e autogoverno. Como mostraremos, o 
cuidado de si, entre os Canela, é inseparável da atenção ao corpo e de seu alinhamento 
com uma ordem cósmica em permanente negociação. 

Do ponto de vista metodológico, este artigo não deriva de uma pesquisa de campo 
direta, mas de uma leitura analítica de etnografias já publicadas sobre os Ramkokamekrá-



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922501. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

3 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

Canela - sobretudo os trabalhos de Rose-France Panet (2010) e Ana Caroline Amorim 
(2008), em diálogo com as descrições clássicas de William e Jean Crocker (1994). A 
investigação consiste, portanto, em um exercício teórico-etnográfico de segunda ordem: a 
partir da interpretação desses materiais, busca-se compreender como as práticas de 
resguardo, a relação com os mortos e os regimes de fabricação corporal articulam uma 
forma própria de verdade e subjetivação. O método, nesse sentido, é menos o da 
observação empírica e mais o da escuta conceitual das etnografias, em que o texto 
etnográfico é tomado como campo e o conceito de autenticação do corpo como 
ferramenta de leitura. 

Inicialmente, descreveremos a ontogênese corporal entre os Canela. Em seguida 
analisaremos os regimes de resguardo, entendidos como tecnologias éticas. O que nos 
levará então a estudar a relação ambígua com os mekarõ como operadores de risco. E, 
finalmente, na última parte, aprofundaremos o conceito de autenticação do corpo como 
contribuição analítica à antropologia da corporalidade. Com isso, pretendemos oferecer 
não apenas uma descrição etnográfica, mas também uma chave teórica para pensar o 
corpo indígena como campo de verificação ontológica e ética. 

 

2. OS CANELA E A FABRICAÇÃO DO CORPO 

Entre os Ramkokamekrá-Canela, povo Timbira oriental que vive no Maranhão, o 
corpo não é concebido como uma entidade biológica pré-dada, mas como um processo 
ético e cosmológico de composição contínua. A autenticidade de um corpo - sua 
legitimidade como corpo canela - depende da adesão a um regime coletivo de práticas de 
resguardo, purificação e cuidado. Mais do que um suporte da existência, o corpo é o 
próprio lugar da existência: é nele que se inscrevem vínculos, obrigações, verdades e riscos. 

Essa concepção não se restringe a um momento específico da vida, mas ao 
contrário, acompanha o sujeito canela em toda sua existência. Desde antes do nascimento, 
o corpo é pensado como uma matéria em formação, sujeita a influências múltiplas. A 
gestação, por exemplo, é entendida como resultado da contribuição de diversos homens, 
que, ao copularem com a mulher grávida, participam da constituição física e social do feto 
com seu sêmen. Como observa Panet (2010, p. 179), a criança é feita da mistura de 
diversos homens, cada qual devendo depois zelar por ela por meio da observância de 
resguardos. Esses resguardos incluem abstenções alimentares, sexuais e comportamentais, 
cujo descumprimento pode afetar diretamente o corpo da criança. A formação corporal, 
portanto, é desde o início um empreendimento coletivo - e relacional. Como vai dizer a 
autora:  

O corpo canela é construído a partir de resguardos sexuais, alimentares e 
comportamentais, e implica a idéia de consubstancialidade, um dos ingredientes 
do parentesco. Definida como a comunhão de substâncias corporais, se expressa 
na comensalidade e na convivialidade, como já foi observado por Souza (2004). 
Este corpo canela é construído com a intenção primeira de ser forte. É o ‘corpo 
forte’ que começa a ser edificado, ainda no ventre (Panet, 2010, p. 256). 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922501. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

4 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

Essa ontogênese relacional continua após o parto. O corpo do recém-nascido exige 
cuidados minuciosos: o umbigo deve ser resguardado, os alimentos introduzidos de modo 
gradual e com vigilância. Não se trata apenas de proteger a vida biológica, mas de orientar 
a substância do corpo rumo a uma forma desejada. Como sintetiza Santos (2019, p. 192), 
não se trata de um corpo nascido pronto, mas de uma matéria que deve ser 
cuidadosamente trabalhada para não degenerar ou tornar-se inumana. O corpo da criança 
é poroso, instável, vulnerável às influências externas - e, por isso mesmo, precisa ser 
fechado, contido, domesticado. 

Ao longo da infância e adolescência, essa lógica se intensifica. A formação do corpo 
canela passa por uma série de práticas que visam fortalecer sua substância e moldar sua 
conduta. Comer bem, dormir bem, respeitar os resguardos e evitar certos 
comportamentos são formas de manter o corpo forte (capen) - uma noção central na 
cosmologia corporal canela. Como explica Amorim (2008), ser forte significa ser bem 
formado, íntegro, autocontido, capaz de participar dos rituais e de manter sua rede de 
relações estável. O corpo forte não é apenas resistente; ele é confiável, reconhecido, 
ritualmente válido. Nas palavras da autora:  

 
a noção de corporeidade entre os Ramkokamekra é construída através da busca 
constante pelo corpo forte e restabelecimento desse corpo, e da evitação do 
corpo fraco. Essa noção possui também uma conotação simbólica, o corpo não 
é apenas individual, mas principalmente sociocultural (Amorim, 2008, p. 63). 
 

Essas práticas não operam isoladamente. Elas se articulam com um conjunto mais 
amplo de condutas que regulam o desejo, a fala, o silêncio e a circulação do corpo. O que 
se come, o que se diz, com quem se dorme - tudo participa da economia do corpo. William 
Crocker, em sua etnografia seminal, já observava que a vida dos Canela é permeada por 
regras de conduta que governam o corpo com precisão e persistência, desde o nascimento 
até a morte (Crocker; Crocker, 1994). Essas regras não são apenas restrições, mas formas 
de inscrever o corpo numa lógica de continuidade: o corpo bem governado é aquele que pode 
atravessar os ciclos da vida ritual sem se romper. Essa concepção se insere naquilo que 
Seeger, DaMatta e Viveiros de Castro (1979) denominaram de “construção da pessoa” nas 
sociedades indígenas brasileiras - um processo em que o corpo é simultaneamente suporte 
e signo da relação social. A autenticidade corporal, nesse sentido, não é apenas fisiológica, 
mas um modo de inscrever a pessoa em uma economia moral e cosmológica de vínculos. 

A adolescência marca uma transição importante nesse processo. Os rituais de 
iniciação masculina - Pepyê e Pepkahàk - retiram os meninos da convivência comum e os 
submetem a regimes intensos de reclusão, privação e sofrimento. Isolados do convívio 
social, alimentando-se com parcimônia, impedidos de falar, expostos a visões e cantos dos 
mortos, os iniciandos atravessam uma experiência liminar. Durante esse período os jovens 
são tratados como mortos-vivos. Essa passagem liminar - entre a infância e a vida adulta, 
entre o mundo dos vivos e o dos mortos - corresponde àquilo que Victor Turner (1969) 
descreveu como o momento de liminaridade dos rituais de passagem. A suspensão 
temporária das hierarquias e a exposição controlada ao perigo produzem uma 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922501. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

5 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

reconfiguração simbólica do corpo e de sua posição social. Estão entre dois estados: ainda 
não homens, mas já não crianças. É nesse intervalo que o corpo é reconfigurado: não 
apenas por meio da dor e do resguardo, mas pela travessia do risco. 

A sexualidade, nesse percurso, é uma dimensão especialmente sensível. Ela é 
cultivada e celebrada, mas também fortemente regulada. Há momentos próprios para o 
exercício do desejo e há limites claros quanto a com quem, quando e como se pode desejar. 
Como afirma Panet (2010), a sexualidade e o prazer não são desvinculados da construção 
da pessoa: eles são modos de inscrição do corpo na ordem social e cosmológica. O desejo 
não é reprimido, mas educado. Ele deve ser moldado de acordo com o ciclo da vida, com 
a posição social do sujeito, com sua relação com os outros corpos. Desejar mal - ou desejar 
no momento errado - pode comprometer a integridade do corpo e a rede de vínculos que 
o sustenta:  

De acordo com Crocker, a masturbação, para ambos os sexos, era estritamente 
proibida. Uma garota era alertada por suas tias sobre as conseqüências de romper 
seu hímen (kuror: fina pele, papel). Meninas dificilmente ficavam sozinhas e eram 
continuamente envolvidas em atividades domésticas, de forma que não 
encontrassem tempo nem lugar para se auto-acariciarem (Panet, 2010, p. 184). 
 

Essa rede de vínculos é, aliás, o que torna o corpo possível. O corpo canela não é 
uma entidade individual, mas um nó relacional: ele existe na medida em que é sustentado 
por alianças, obrigações e afetos. Amigos formais (holpin, compadre ou pintxwy, comadre), 
parceiros sexuais e padrinhos rituais formam a teia de relações que faz o corpo ser o que 
é. Como sugere Panet (2010), os corpos não existem isoladamente; eles são feitos de 
outros corpos, e essa dependência é tanto física quanto simbólica. Um corpo forte, nesse 
sentido, é um corpo vinculado - um corpo que respeita e é respeitado, que participa e é 
mantido. 

Nos rituais públicos, esse corpo se torna visível. A participação em danças, cantos 
e encenações é uma forma de demonstrar que o corpo está pronto, que passou pelas 
provas, que suporta a exposição. A performance ritual é, assim, uma forma de veridicção: 
o corpo é examinado, avaliado, legitimado. O canto é forte, a dança é precisa, o ornamento 
está correto - o corpo diz sua verdade através da forma. Não há separação entre estética e 
ética: a beleza do corpo está em sua capacidade de se alinhar com a ordem do mundo. 

Essa lógica de fabricação e verificação é permanente. O corpo pode adoecer, 
fraquejar, se desalinhar. A autenticidade corporal não é uma conquista definitiva, mas uma 
tarefa constante. A todo momento, o corpo está sob risco - não apenas de agentes naturais, 
mas também de forças relacionais e cosmológicas. Entre essas, os mekarõ, espíritos dos 
mortos, ocupam lugar central. Embora humanos, eles representam um tipo de alteridade 
perigosa, cuja proximidade exige resguardos severos. Sua presença nos rituais é ambígua: 
portam saberes, mas também ameaçam. Evitá-los é um ato de cuidado; enfrentá-los, uma 
prova. Veremos mais sobre eles adiante. 

Com base nesse panorama, propõe-se aqui a noção de autenticação do corpo como eixo 
analítico. Autenticar o corpo, entre os Canela, é submetê-lo a uma série de práticas que o 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922501. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

6 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

tornem reconhecido como legítimo - não no sentido jurídico ou metafísico, mas no 
sentido ritual e existencial. A autenticidade não está “dentro” do corpo, mas se manifesta 
no modo como ele é cuidado, mantido, sustentado e performado. Em outras palavras, o 
corpo verdadeiro é aquele que atravessa o mundo com forma, força e disciplina. 
 

3. PRÁTICAS DE RESGUARDO E CUIDADO DE SI 

A autenticidade do corpo canela, como vimos, não é um estado estável, mas o 
resultado de um trabalho contínuo. Esse trabalho se realiza, em grande medida, por meio 
das práticas de resguardo - um complexo sistema de contenções corporais, alimentares, 
sexuais e relacionais, cuja função é garantir a integridade física, moral e cosmológica do 
sujeito. Os resguardos não apenas protegem o corpo do risco, mas o constituem como 
corpo verdadeiro, isto é, como um corpo capaz de participar plenamente da vida social, 
cerimonial e ritual. 

Essas práticas não podem ser entendidas como meras prescrições higiênicas ou 
religiosas. Trata-se, antes, de um regime ético de formação do sujeito, operado por meio 
de técnicas corporais cuidadosamente reguladas. Em sua análise sobre a sexualidade entre 
os Canela, Panet (2010) afirma que o corpo e o prazer são disciplinados por regras que 
não apenas controlam, mas fabricam a pessoa. Isso significa que o sujeito canela emerge 
de dentro de um campo de forças onde o corpo é simultaneamente objeto e instrumento 
de verdade. O que se come, com quem se pratica sexo, o que se evita, quando se silencia 
- tudo isso são formas de se fazer alguém. 

Esse entendimento aproxima-se, em muitos aspectos, da noção de “cuidado de si” 
elaborada por Michel Foucault em seus cursos do Collège de France ao longo dos anos 1980. 
Ao examinar a ética greco-romana da constituição do sujeito, por exemplo, Foucault 
(2006, p. 15) observa que o cuidado de si implica um trabalho do sujeito sobre si mesmo, 
por meio de práticas que envolvem disciplina, resguardo, memória e exame. O sujeito não 
preexiste ao cuidado: ele se forma por meio dele. Entre os Canela, essa lógica parece 
ressoar em termos cosmológicos: o sujeito só se torna canela à medida que se submete aos 
regimes de resguardo que lhe permitem adquirir forma, força e legitimidade. 

Podemos dizer então que o resguardo não é apenas uma regra, mas uma tecnologia. 
Ele regula, em detalhes, o tempo, o espaço e os fluxos do corpo. Há alimentos proibidos 
durante a gravidez, no pós-parto, antes e depois de rituais; há comportamentos sexuais a 
serem evitadas em certos períodos; há modos de fala, de sono, de circulação que devem 
ser rigorosamente observados. A relação entre conduta e corporeidade é constante e 
atravessa todas as fases da vida social canela. Qualquer descuido pode resultar em 
consequências físicas (doenças, infertilidade), sociais (conflitos, vergonhas) ou 
cosmológicas (rompimentos de equilíbrio com os mortos ou com os espíritos da floresta). 
Essa associação entre pureza corporal, controle dos fluxos e risco de contaminação 
encontra paralelo com as reflexões clássicas de Mary Douglas (1966) em Pureza e perigo, nas 
quais o corpo opera como metáfora das fronteiras sociais e morais. Entre os Canela, o 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922501. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

7 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

resguardo funciona de modo análogo, instituindo fronteiras entre estados de ser - vivos e 
mortos, fortes e frágeis, puros e vulneráveis. Como afirma Amorim:  

Os tabus, as restrições e os resguardos indígenas estão diretamente associados às 
punições decorrentes de sua quebra, vindo a provocar enfermidades nos indivíduos. Essa 
relação da punição pelo não cumprimento do tabu, tendo como consequência as 
enfermidades, possui a característica de perigo. (Amorim, 2008, p. 18) 

Esse controle não é apenas externo. Os sujeitos são educados desde cedo para vigiar 
o próprio corpo e o corpo dos outros. Crianças aprendem, por exemplo, a não tocar 
diretamente os alimentos dos adultos, a evitar contato com pessoas menstruadas ou de 
resguardo, a conter gestos e palavras diante de visitantes. São formas precoces de 
resguardo que moldam o corpo como superfície de inscrição da ordem. Como aponta 
Belaunde (2015), ao discutir os resguardos amazônicos, a disciplina corporal aparece como 
técnica cosmológica: por meio dela, o sujeito se conecta e se distingue dos outros seres do 
cosmos. Entre os Canela, isso se expressa com especial nitidez nos períodos de reclusão, 
como durante os rituais de iniciação ou no puerpério. 

No caso dos homens, a iniciação é o ponto mais evidente de um regime 
concentrado de resguardo. Durante semanas ou meses, os jovens vivem em reclusão, sob 
vigilância constante dos mais velhos, sem poder falar, olhar nos olhos, comer certos 
alimentos ou ter contato físico com outras pessoas. Trata-se de um período de 
despossessão e reconfiguração, no qual o corpo é “desconstruído” para ser posteriormente 
reconstituído como corpo adulto. Crocker e Crocker (1994) descrevem o processo como 
um desligamento gradual do mundo infantil e sua substituição por uma nova disciplina 
corporal. 

Nas mulheres, o pós-parto é um momento igualmente intenso de resguardo. A mãe 
deve seguir uma série de proibições alimentares, evitar contato com certos parentes e 
permanecer em espaços restritos, sob o risco de prejudicar não só o bebê, mas também a 
si mesma e aos outros membros da família. Essas interdições, longe de serem apenas 
impeditivas, têm uma função formativa: são elas que garantem a transição segura entre 
estados ontológicos instáveis. Como explica Santos (2019), o resguardo pós-parto é uma 
tecnologia de estabilização da nova condição da mulher como mãe e do recém-nascido 
como pessoa em formação. 

O que se vê, portanto, é que o resguardo não é uma suspensão da vida, mas uma 
forma de intensificação de sua qualidade ética. Ele concentra, em um tempo curto, os 
princípios que regulam a vida cotidiana em escalas mais diluídas: contenção, vigilância, 
alinhamento. É por isso que não apenas iniciandos e parturientes precisam seguir essas 
práticas: os adultos, de modo geral, vivem sob regimes constantes de autocontenção. 
Comer algo “errado”, fazer sexo com alguém “proibido” ou agir de forma precipitada 
pode comprometer não só a reputação, mas a própria saúde. O corpo, entre os Canela, 
reage ao erro - e sua resposta é visível. 

Esse ponto é importante: a veracidade do corpo não é metafórica. Ela se manifesta 
em sua própria condição física. A perda de força, o adoecimento, a infertilidade ou a 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922501. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

8 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

tristeza são frequentemente interpretados como sinais de que algo foi feito de maneira 
incorreta, de que um resguardo foi quebrado, uma aliança desfeita ou uma obrigação 
negligenciada. Nesse sentido, o corpo é um operador de diagnóstico social e cosmológico: 
ele revela, em sua materialidade, o estado do sujeito e da rede que o sustenta. 

Essa concepção desafia modelos biomédicos ocidentais, nos quais o corpo é muitas 
vezes isolado de suas relações e tratado como um organismo autônomo. Nos Canela, o 
corpo é sempre um corpo-em-relação, e o que nele se passa é expressão de uma dinâmica 
que o ultrapassa. O corpo fala - e sua fala é interpretável pela comunidade. 

Não se trata, entretanto, de um sistema de culpa ou punição. O cuidado de si, nesse 
contexto, não é castigo, mas forma de atenção. É por isso que ele envolve não apenas 
interdições, mas também gestos positivos: banhos, massagens, cantos, conselhos, escutas. 
O corpo é vigiado, mas também sustentado. Há uma ética da mutualidade no cuidado, que 
se estende da infância à velhice. Cada um é, em certo sentido, guardião do corpo do outro 
- e isso é o que torna possível a continuidade da vida coletiva. 

Podemos, portanto, compreender as práticas de resguardo entre os Canela como 
formas de autogoverno cosmológico, em que o sujeito age sobre si mesmo para manter 
sua condição de existência legítima. O resguardo corporal é, nesse sentido, uma técnica de 
si - mas que opera em uma matriz não individualista. O “si” é sempre plural, composto, 
relacional. A força de um corpo depende do comportamento de seus parentes, de seus 
parceiros, de seus inimigos e dos mortos. 

Essa complexidade exige uma leitura das práticas de resguardo não como códigos 
morais ou listas de proibições, mas como formas indígenas de ética prática, nas quais 
corpo, conduta e cosmologia se articulam para formar sujeitos viáveis. A autenticidade do 
corpo é o efeito de uma prática - e essa prática é feita no cotidiano, nas minúcias, nos 
detalhes que escapam a grandes sistemas simbólicos. É nisso que reside sua força: o 
resguardo é ao mesmo tempo banal e sagrado, comum e decisivo. 

Essa seção nos permite, assim, entender que o corpo canela não apenas é formado, 
mas é mantido por meio de uma atenção constante. A verdade do corpo não está em sua 
origem, mas em sua repetição. Autenticar-se, nesse contexto, é cuidar - cuidar de si, dos 
outros, dos vínculos, dos mortos. No próximo tópico, examinaremos justamente a 
presença dos mekarõ nesse sistema, não como operadores de verdade, mas como figuras 
liminares, no sentido de Victor Turner (1969), que colocam o corpo à prova e exigem sua 
permanente contenção. 
 

4. MEKARÕ, RISCO E AUTENTICIDADE 

Nenhum corpo é autêntico por si só. Entre os Ramkokamekrá-Canela, a condição 
de autenticidade corporal só pode ser sustentada por meio de um trabalho contínuo que 
de cuidado de si, que se traduz também em uma gestão de riscos ontológicos. Dentre 
esses, um dos mais complexos e sensíveis diz respeito à presença dos mekarõ, os mortos, 
cuja relação com os vivos é marcada por ambiguidade, perigo e necessidade. Os mekarõ 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922501. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

9 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

não são apenas ancestrais: são figuras liminares, nem plenamente humanas nem 
inteiramente distantes, que habitam os interstícios da cosmologia timbira e colocam o 
corpo dos vivos sob constante ameaça. 

Entre os Canela, os mortos não desaparecem - eles permanecem próximos, 
vigilantes, ativos. Sonhos, doenças, infortúnios, etc., são frequentemente interpretados 
como efeitos da presença ou interferência dos mekarõ. Apesar de sua condição de 
alteridade, os mortos compartilham com os vivos uma história, uma substância e um 
destino. Todo sujeito canela, afinal, se tornará um karõ (singular de mekarõ). Essa 
continuidade tensionada entre vida e morte constitui um dos pilares do pensamento 
cosmológico timbira. Essa tensão entre mortos e vivos remete diretamente ao que 
Manuela Carneiro da Cunha (1978) descreveu para os Krahó em Os mortos e os outros: o 
sistema funerário e as relações com os ancestrais funcionam como espelho das concepções 
de pessoa e de socialidade. Entre os Canela, os mekarõ ocupam papel semelhante, mas 
com uma diferença decisiva: eles não apenas representam os mortos, mas intervêm 
ativamente na estabilidade do corpo e de sua forma. 

A ameaça representada pelos mortos não reside apenas em sua diferença, mas 
sobretudo em sua proximidade. Eles estão dentro do mesmo mundo, mas deslocados em 
sua estabilidade. Os mekarõ representam um ponto de risco ontológico, pois sua presença 
desorganiza os limites entre os estados de ser: podem adoecer, contaminar, desfigurar. 
Eles não são predadores, como certos seres do xamanismo pan-amazônico, nem entidades 
distantes como os mortos em tradições cristãs: são, ao contrário, humanos desfeitos, e é 
justamente essa condição que os torna perigosos. 

A relação dos vivos com os mortos é, portanto, marcada por um paradoxo. Por um 
lado, os mekarõ são fontes de saber. Muitos dos cantos rituais mais importantes, como 
aqueles utilizados nos ritos de iniciação, são aprendidos por meio deles segundo as 
narrativas míticas. Esses encontros nem sempre são voluntários: ocorrem em contextos 
de fragilidade, doença, reclusão. Os mortos, então, ensinam - mas ao custo de expor o 
corpo do vivo ao risco da desintegração. Os mortos são mestres ambíguos: trazem 
conhecimento, mas também desestabilizam quem os encontra. 

Por outro lado, sua presença exige resguardos severos. Nos ritos de iniciação, por 
exemplo, os jovens são submetidos a um regime de resguardos justamente porque estarão 
expostos aos mekarõ. A preparação para esses encontros inclui dietas restritas, reclusão, 
silêncio e vigilância coletiva. Tudo isso visa fortalecer o corpo contra o contato, criando 
uma espécie de barreira entre a substância viva e a presença ambígua do morto, mas 
também serve como sinal de respeito. A iniciação, assim, é um momento limítrofe: o corpo 
ainda não é plenamente formado, e sua exposição ao mundo dos mortos é uma prova de 
sua capacidade de resistir. 

Esse regime de risco também está presente em outras passagens críticas, como o 
puerpério ou o luto. Mulheres que acabam de dar à luz são especialmente vulneráveis à 
presença dos mekarõ, razão pela qual devem evitar sair de casa, circular em certos espaços 
ou comer certos alimentos. A vulnerabilidade do corpo feminino nesse contexto não é 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922501. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

10 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

vista como inferioridade, mas como uma abertura cosmológica que exige resguardo. Como 
afirma Santos (2019), a mulher em pós-parto está entre mundos: sua carne é porosa e deve 
ser protegida para que nem ela nem o bebê se desfaçam. 

Os mekarõ, portanto, tem uma função de expor o corpo ao seu limite. Eles são 
operadores de risco, e é essa função que permite compreender sua centralidade na lógica 
de autenticação corporal. Um corpo que resiste aos mortos, que suporta sua presença sem 
se desfazer, é um corpo que se mostra verdadeiro - isto é, capaz de sustentar sua forma 
diante da alteridade mais perigosa de todas: aquela que não vem de fora, mas de dentro da 
própria continuidade humana. 

Esse ponto é importante: os mortos são perigosos não porque são radicalmente 
outros, mas porque são os mesmos, ou melhor, porque são o que todos seremos. Uma 
alteridade familiar. Eles espelham o futuro do corpo, são reflexos do fim último de todo 
corpo vivo. Esse espelhamento, contudo, não deve ser compreendido apenas como 
metáfora da finitude, mas como um princípio cosmológico de reflexividade. Diante dos 
mekarõ, o corpo vivo se vê duplicado, reconhece em sua imagem aquilo que um dia será e 
aquilo que pode se tornar se falhar em seu cuidado. O corpo dos vivos contém, em 
potência, a condição dos mortos, assim como o corpo dos mortos conserva traços da 
forma viva. Há, portanto, uma continuidade transformacional entre ambos, na qual a 
passagem da vida à morte não rompe a forma, mas a desloca. 

Ver-se no morto é, nesse sentido, uma experiência ética: ela recorda que a 
consistência do corpo depende de um trabalho constante de contenção e disciplina. O 
morto devolve ao vivo a consciência de sua precariedade, fazendo do cuidado de si uma 
tarefa permanente. Autenticar-se é, então, sustentar-se diante desse espelho instável, 
reafirmando a forma que resiste à dissolução. A verdade do corpo não está em sua 
durabilidade empírica, mas em sua capacidade de manter a forma e o vínculo que o fazem 
existir - mesmo quando confrontado com aquilo que o ameaça desfigurar. 

Não se trata, contudo, de exorcizar os mortos. Eles não podem ser eliminados, e 
sua presença é parte constitutiva da cosmologia timbira. O que se busca é criar meios de 
relação que controlem sua agência, que limitem sua circulação e que protejam os corpos 
em formação. O canto, a pintura, o resguardo: são todos modos de lidar com o risco, 
formas de negociar com os mortos sem ser tomado por eles. 

Há aqui uma dimensão ética evidente. Lidar com os mekarõ exige saber o tempo, o 
modo e a medida. Saber lidar com os mortos é, também, saber o lugar de seu próprio 
corpo dentro do ciclo da vida. É esse saber prático, situado e coletivo que permite que o 
corpo se mantenha no mundo dos vivos - e que permaneça verdadeiro. A presença dos 
mekarõ, portanto, não invalida a possibilidade de autenticação: ela a intensifica. A 
autenticidade não é a ausência de perigo, mas a capacidade de manter a forma diante dele. 
Nesse sentido, os mekarõ são uma figura de verificação da consistência. O corpo que não 
cede à sua presença é um corpo que afirma sua força. 

Podemos então pensar a autenticidade do corpo canela não como um estado fixo, 
mas como uma posição constantemente verificada em relação a alteridades perigosas. Os 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922501. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

11 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

mortos, aqui, funcionam como testes liminares. Eles não validam o sujeito, mas o colocam 
diante de sua própria instabilidade. O sujeito, por sua vez, precisa recorrer a todas as 
práticas de si - resguardos, interdições, rituais, etc. - para sustentar-se. 

Ao articular o risco representado pelos mekarõ às práticas de cuidado de si, torna-se 
possível entender a autenticidade como uma forma de resistência ontológica. Autenticar-
se, nesse caso, não é corresponder a um ideal, mas manter-se diferenciado daquilo que 
ameaça dissolver a própria forma. O corpo verdadeiro não é aquele que vence a morte, 
mas aquele que mantém sua integridade ao se deparar com ela. 

No próximo tópico, examinaremos mais de perto o conceito de autenticação do corpo, 
articulando as dimensões até aqui tratadas em uma formulação teórica que permita 
compreender como práticas locais de resguardos e passagem podem ser pensadas como 
formas indígenas de arte da existência. 

 

5. O CONCEITO DE AUTENTICAÇÃO DO CORPO 

A partir dos elementos analisados nas seções anteriores - os regimes de formação 
corporal, os resguardos cotidianos e o risco representado pelos mortos -, é possível 
consolidar uma proposta conceitual que organize o modo como os Ramkokamekrá-
Canela constroem, regulam e mantêm seus corpos como legítimos dentro de uma 
cosmologia relacional. O termo que propomos para pensar esse regime é o de autenticação 
do corpo. 

O conceito de autenticação se refere ao processo contínuo pelo qual o corpo é 
verificado, reconhecido e sustentado como um corpo “verdadeiro”, ou seja, como um 
corpo canela. Essa veracidade não é metafísica nem interior, tampouco biológica ou 
meramente simbólica. Ela emerge de uma prática. Trata-se de uma verdade incorporada, 
relacional e constantemente posta à prova, cujo reconhecimento depende tanto da 
substância que compõe o corpo quanto da forma como ele é cuidado, conduzido e 
apresentado. 

Nos contextos canela, a autenticidade corporal não é algo que se adquire de uma 
vez por todas. Ela é, ao contrário, uma tarefa contínua: requer resguardos após o 
nascimento, abstenção do sexo, disciplina na fala, vigilância nos ritos. O corpo forte (capen) 
é o efeito acumulado dessa atenção minuciosa. A fabricação do corpo não é apenas uma 
questão de práticas, mas de reconhecimento: o corpo só se torna verdadeiro quando o 
outro o toma como tal. 

Esse reconhecimento, por sua vez, não se dá apenas nos grandes rituais. Ele se 
realiza no cotidiano: nos alimentos que se evita, nos silêncios que se mantém, nas pinturas 
bem feitas, no canto bem entoado. O corpo verdadeiro é aquele que sabe se comportar, 
se proteger e se mostrar - e, por isso mesmo, é sempre vulnerável. Essa vulnerabilidade, 
longe de ser um defeito, é parte da própria condição simbólica do corpo, tal como sugeriu 
José Carlos Rodrigues (1979) em O tabu do corpo. Embora não se refere exclusivamente à 
grupos indígenas, sua formulação sobre o corpo como superfície moral e lugar de inscrição 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922501. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

12 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

das interdições sociais permite um paralelo heurístico com o modo canela de produzir e 
sustentar a forma corporal. Assim como nas sociedades estudadas por Rodrigues, entre os 
Canela o corpo é simultaneamente objeto de disciplina e fonte de sentido: nele se gravam 
as regras, os limites e os riscos que definem a possibilidade de permanecer humano. A 
autenticidade, portanto, é também um modo de administrar essa exposição constante 
entre a vulnerabilidade e a forma. Mesmo um corpo já reconhecido pode se fragilizar, 
adoecer, falhar. A autenticidade, portanto, não é estática: ela é precária, relacional e 
reversível. 

Para dar conta desse regime de subjetivação centrado na observância corporal, é útil 
recorrer ao conceito de cuidado de si, tal como formulado por Michel Foucault em seus 
cursos do Collège de France, especialmente em A hermenêutica do sujeito (2006). Ali, Foucault 
descreve o cuidado de si (epimeleia heautou) como um eixo central das éticas greco-romanas, 
nas quais a constituição do sujeito passa por uma série de práticas que articulam disciplina, 
memória, atenção e autogoverno. O cuidado de si é, portanto, uma prática ativa pela qual 
o sujeito se forma ao trabalhar sobre si mesmo. 

Diferente de uma interioridade dada, o sujeito - para Foucault - é um efeito de 
práticas éticas e técnicas. Ele não nasce pronto, mas se constitui através de exercícios, 
provações, contenções e exposições. Cuidar de si é, antes de tudo, conhecer os perigos, 
vigiar os impulsos e governar os afetos. Essa definição, embora formulada para um 
contexto filosófico ocidental, ilumina com precisão o que está em jogo nas práticas canela: 
o corpo, como vimos, é governado não apenas por proibições sociais, mas por um regime 
complexo de resguardos e atenção que visa manter a integridade do sujeito. 

No caso canela, esse cuidado é sobretudo corporal e relacional. Ele não diz respeito 
a uma introspecção solitária, mas a um conjunto de práticas situadas que envolvem o 
corpo, os alimentos, o desejo, o tempo e os vínculos. Trata-se de um cuidado que se exerce 
tanto individual quanto coletivamente, e que tem como horizonte não apenas a vida 
biológica, mas a permanência cosmológica do corpo dentro de uma rede de relações e 
obrigações. Comer bem, dormir bem, calar-se no momento certo, saber evitar ou se 
recolher são maneiras de sustentar a forma do corpo e, com isso, a verdade do sujeito. 

A autenticação do corpo, nesse sentido, pode ser entendida como a modalidade 
específica que o cuidado de si assume no interior da cosmologia canela. Autenticar-se é 
cuidar de si - mas não apenas para se tornar um indivíduo ético no sentido foucaultiano. 
É cuidar de si para continuar sendo reconhecido como alguém, como corpo válido, como 
sujeito legítimo dentro de uma rede que é, ao mesmo tempo, social e cosmológica. 

Esse reconhecimento é sempre dependente de provas. A autenticidade corporal se 
afirma diante de provas concretas: resistir ao sofrimento dos ritos de iniciação, respeitar 
os resguardos do parto, cantar bem nos rituais, suportar o contato com os mortos. O 
corpo se mostra verdadeiro na medida em que atravessa essas situações sem se desfazer. 
A pessoa só existe na medida em que é reconhecida em sua corporalidade e na capacidade 
de se manter na ordem do mundo. E essa manutenção exige atenção constante. 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922501. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

13 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

A figura dos mekarõ é central nessa lógica. Como vimos, eles não operam 
diretamente a verdade, mas funcionam como vetores de verificação. Sua presença impõe 
ao corpo a necessidade de se manter íntegro diante de uma ameaça que é, ao mesmo 
tempo, externa e íntima: os mortos são outros, mas também são os mesmos; são o que os 
vivos foram ou serão. A autenticidade do corpo se manifesta justamente na capacidade de 
resistir a essa ameaça - ou de manter-se sujeito diante da dissolução. 

Dito de outro modo: o corpo só é verdadeiro porque se sustenta. E sustentar-se, 
aqui, é praticar um alinhamento entre substância, forma e conduta. Esse alinhamento, 
porém, não é dado nem garantido. Ele deve ser continuamente renovado por práticas 
específicas - e é esse regime reiterativo de cuidado, resguardo e exposição que chamamos 
de autenticação. 

O termo tem ainda a vantagem de evitar certos limites das categorias mais 
tradicionais na antropologia do corpo. Palavras como formação, construção ou fabricação 
enfatizam, muitas vezes, o caráter social e simbólico do corpo, mas nem sempre dão conta 
de sua dimensão verificável, relacional e vulnerável. Já o termo performatividade, embora 
potente, tende a privilegiar a dimensão discursiva da ação. A ideia de autenticação, ao 
contrário, permite destacar o fato de que a verdade do corpo não é apenas representada: 
ela é posta à prova, continuamente, no modo como o corpo responde, se sustenta e é 
reconhecido. 

Em outras palavras: o corpo canela não é apenas construído. Ele é examinado. A 
autenticidade é um efeito dessa prova - e a prova é sempre prática, situada, corporificada. 

Nesse contexto, autenticar-se é afirmar-se como corpo viável em um mundo que 
exige disciplina, atenção e forma. O conceito que aqui propomos não busca capturar a 
totalidade da experiência corporal canela, mas oferecer uma ferramenta que permita 
pensar a relação entre práticas de si, regimes de verdade e constituição do sujeito a partir 
do corpo - e não a despeito dele. 

 

6. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

O objetivo deste artigo foi propor uma contribuição conceitual à antropologia da 
corporalidade a partir do caso etnográfico dos Ramkokamekrá-Canela. Ao longo do 
percurso, buscamos mostrar que, para esse povo timbira, o corpo não é uma realidade 
biológica estável, mas uma configuração ética e relacional que demanda cuidado, disciplina 
e reconhecimento. A autenticidade do corpo canela - ou seja, sua legitimidade como corpo 
verdadeiro - não é dada de antemão, mas precisa ser continuamente construída, testada e 
sustentada. 

Essa autenticidade se produz em um regime cotidiano de práticas que envolvem 
alimentação, sexualidade, silêncio, reclusão e ritual. O corpo, entre os Canela, é alvo de 
vigilância, mas também de investimento e cuidados. Desde o nascimento até a velhice, ele 
é atravessado por provas que exigem do sujeito um engajamento ativo com as normas e 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922501. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

14 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

sensibilidades de seu mundo. O corpo não é apenas o lugar da vida, mas o lugar da 
verdade. 

Foi com o intuito de dar conta desse regime específico de verificação contínua da 
corporalidade que propusemos o conceito de autenticação do corpo. Diferente de categorias 
como formação ou performatividade, a noção de autenticação permite destacar que a 
verdade corporal não é apenas construída ou representada, mas posta à prova em 
contextos concretos e repetitivos, nos quais o sujeito deve manter sua integridade 
ontológica diante de riscos e instabilidades. Ser um corpo verdadeiro, para os Canela, é 
passar por essas provas. 

As figuras analisadas ao longo do texto - os iniciandos, as parturientes, os jovens 
em reclusão- são todas expressões dessa ética da existência que exige contenção e 
consistência. O corpo forte (capen) é aquele que sabe o momento de agir e o momento de 
se recolher, que conhece os ritmos e os limites do mundo, e que mantém sua forma mesmo 
quando exposto a forças desestabilizadoras. Entre essas forças, os mekarõ, espíritos dos 
mortos, desempenham um papel central: não porque conferem autenticidade, mas porque 
colocam o corpo à prova. 

Essa prova, como mostramos, não é puramente simbólica. Ela tem efeitos 
concretos: um corpo que falha nos resguardos adoece, perde força, compromete seus 
vínculos e sua posição social. Por isso mesmo, o corpo é um dos principais meios de 
diagnóstico da vida ética entre os Canela. Seu estado revela, mais do que qualquer discurso, 
a qualidade das relações que o constituem. A verdade, aqui, é uma verdade encarnada - e, 
ao mesmo tempo, relacional. 

Ao recorrer à noção foucaultiana de cuidado de si, buscamos mostrar que esse regime 
não deve ser reduzido a um código moral externo ao sujeito, mas entendido como uma 
prática ativa de constituição da subjetividade. Tal como nas éticas antigas descritas por 
Foucault (2006), o sujeito canela é aquele que se forma ao trabalhar sobre si mesmo. Esse 
trabalho, entretanto, não se dá por introspecção ou reflexão, mas por meio do corpo: o 
corpo com fome, com dor, com desejo, com ritmo. O corpo que guarda, que canta, que 
se abstém. 

Ao propor a autenticação do corpo como categoria analítica, pretendemos dar 
visibilidade a essa dimensão prática, processual e relacional da verdade indígena. Longe de 
sugerir um modelo normativo ou generalizante, o conceito busca nomear um modo de 
verificação da existência que se dá não apenas nas palavras, mas na materialidade. E, ao 
fazê-lo, oferece uma chave para pensar outras formas indígenas - e não indígenas - de 
produzir e sustentar sujeitos. 

Essa proposta, por fim, convida também a repensar os modos como a antropologia 
tem tratado o corpo. É possível que, ao enfatizar a construção simbólica ou a performance 
cultural, tenhamos deixado de lado os regimes práticos e cotidianos de manutenção da 
forma corporal como forma de verdade. Talvez seja hora de nos voltarmos com mais 
atenção para o modo como os corpos se sustentam - e não apenas para como eles 
representam ou significam. Ao propor a noção de autenticação do corpo, o argumento 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922501. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

15 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

aqui desenvolvido pretende não substituir, mas expandir as categorias clássicas da 
antropologia do corpo e da pessoa - como as de formação, pureza e liminaridade -, 
deslocando-as para um registro em que a verdade corporal se faz por meio de provas 
reiteradas. A proposta dialoga, assim, com uma tradição etnográfica que vai de Douglas e 
Turner a Carneiro da Cunha e Seeger, mas busca situar o foco na produção cotidiana da 
forma corporal como prática de verdade. No caso canela, autenticar-se é manter-se forte, 
e um corpo forte é aquele cuja forma não se desfaz diante dos mortos. 

 

REFERÊNCIAS  

AMORIM OLIVEIRA, Ana Caroline. Ritos, corpos e intermedicalidade: um estudo 
sobre os Ramkokamekrá-Canela. 2008. Dissertação (Mestrado em Antropologia Social) – 
Universidade de Brasília, Brasília, 2008. 

BELAUNDE, Luisa Elvira. Resguardo e sexualidade(s): uma antropologia simétrica das 
sexualidades amazônicas em transformação. Cadernos de Campo, São Paulo, n. 24, p. 
538-564, 2015. 

CUNHA, Manuela Carneiro da. Os mortos e os outros: uma análise do sistema 
funerário e da noção de pessoa entre os índios Krahó. São Paulo: Hucitec, 1978. 

CROCKER, William H.; CROCKER, Jean G. The Canela: Kinship, Ritual, and Sex in 
an Amazonian Tribe. Washington, D.C.: Smithsonian Institution Press, 1994. 

DOUGLAS, Mary. Pureza e perigo: um ensaio sobre as noções de poluição e tabu. 
Lisboa: Edições 70, 1976. 

FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito. Edição de François Ewald e 
Alessandro Fontana, por Frédéric Gros; tradução de Márcio Alves da Fonseca e Salma 
Tannus Muchail. 2. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2006. 

PANET, Rose-France de Farias. ‘I-MÃ A KUPÊN PRÃM!’: prazer e sexualidade entre 
os Canelas. 2010. Tese (Doutorado em Antropologia Social) – Museu Nacional, 
Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2010. 

RODRIGUES, José Carlos. O tabu do corpo. Rio de Janeiro: Achiamé, 1979. 

SANTOS, Mariana Ribeiro dos. Sobre o nascer da pessoa indígena: uma análise 
bibliográfica de teses e dissertações acerca dos processos de gestação, parto e pós-parto 
indígenas. 2019. Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação em Antropologia) – 
Universidade Federal de Santa Catarina, Florianópolis, 2019. 

SEEGER, Anthony; DA MATTA, Roberto; VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. A 
construção da pessoa nas sociedades indígenas brasileiras. Boletim do Museu 
Nacional, Rio de Janeiro, n. 32, 1979. 



 

 

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA – Belém/PA. Volume 09, Número II, e922501. ago./dez. 2025. Dossiê 
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinário: interagências de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas".  https://periodicos.ufpa.br/index.php/caderno4campos/index. 

16 

Caderno 4 Campos                     ISSN: 2595-184X                                                                                                         

TURNER, Victor. O processo ritual: estrutura e antiestrutura. Petrópolis: Vozes, 1974. 

 

 

Financiamento 

Bolsista da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior – CAPES. 

 

 

Recebido em 07 de junho de 2025 

Aceito em 08 de janeiro de 2026 

 


