ARTIGO

Caderno 4 Campos

Periédico Discente de Antropologia - PPGA/IFCH/UFPA. ISSN 2595-184X

W

Autenticar-se diante dos mortos: Corpo, verdade e
subjetividade entre os Canela

Authenticating

g oneself before the dead: Body, truth and subjectivity among

y
O
the Canela

George dos Santos'
PPGA-IFCH-UFPA
georgedossantos1@gmail.com — https://orcid.org/0000-0001-9949-0414

Resumo

Este artigo propde uma reflexdo teérico-etnografica sobre os modos de constituicio da subjetividade
entre os Ramkokamekra-Canela, povo Timbira do Maranhao, a partir do conceito de autentica¢ao do
corpo. A pesquisa baseia-se na analise interpretativa de etnografias publicadas - especialmente as de Rose-
France Panet (2010) e Ana Caroline Amorim (2008), em didlogo com William e Jean Crocker (1994) -
buscando compreender como as praticas de resguardo, os rituais de iniciagao e a relacdo com os mekard
(espiritos dos mortos) configuram um regime de verdade corporal. Argumenta-se que, entre os Canela,
o corpo niao é apenas formado, mas continuamente verificado e reconhecido como verdadeiro por meio
de técnicas éticas e cosmoldgicas que articulam disciplina, contengao e risco. A analise propde a nogao
de autenticacio do corpo como contribui¢io conceitual a antropologia da corporalidade indigena,
permitindo pensar o corpo como superficie de verificagao ontoldgica e ética no interior de uma arte da
existéncia.

Palavras-chave: Corpo. Subjetividade. Resguardo. Ritual. Cosmologia.

Abstract

This article offers a theoretical and ethnographic reflection on the modes of constitution of subjectivity
among the Ramkokamekra-Canela, a Timbira people from Maranhio, through the concept of body
authentication. The research is based on an interpretive analysis of published ethnographies-especially
those by Rose-France Panet (2010) and Ana Caroline Amorim (2008), in dialogue with William and Jean
Crocker (1994)-seeking to understand how practices of seclusion, initiation rituals, and the relationship
with the mekard (spirits of the dead) shape a regime of bodily truth. It argues that, among the Canela,
the body is not merely formed but continuously verified and recognized as true through ethical and
cosmological techniques that intertwine discipline, containment, and risk. The analysis proposes the
notion of body authentication as a conceptual contribution to the anthropology of Indigenous
corporeality, allowing the body to be conceived as a surface of ontological and ethical verification within
an art of existence.

Keywords: Body. Subjectivity. Restraint. Ritual. Cosmology.

! Doutorando em Antropologia Social pelo PPGA-UFPA; Mestre em Filosofia pelo PPGFIL-UFPA.

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922501. ago./dez. 2025. Dossié
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/cadernodcampos/index.




Caderno 4 Campos ISSN: 2595-184X ARTIGO

1. INTRODUCAO

Entre os povos indigenas do Brasil, o corpo nao é um dado natural, tampouco uma
substancia individual. Ao contrario: ele ¢ uma construgao relacional e cosmologica, uma
superficie em constante elaboracdo, cuja forma e for¢a dependem da circulagio de
substancias, afetos e praticas éticas. O que esta em jogo nao ¢ apenas “ter’” um corpo, mas
torna-lo legitimo, sustenta-lo como um corpo verdadeiro. Esta ¢ uma das ideias que guiam
o presente artigo, dedicado a investigar os modos pelos quais os Ramkokamekra-Canela -
povo Timbira oriental falante de uma lingua do tronco Jé - cuidam, regulam e autenticam
seus corpos no interior de um regime de existéncia ético e ritualizado.

Nas diversas fases do ciclo de vida canela, o corpo é submetido a provas, resguardos
e disciplinas. Praticas como dietas especificas, siléncios rituais, restricOes sexuais e
reclusbes periddicas nao visam apenas proteger a saude ou cumprir normas sociais: elas
sao, antes de tudo, formas de afirmar a consisténcia e a validade de um corpo diante de
um mundo povoado por riscos, exigéncias e alteridades instaveis, termo que usamos aqui
para designar seres cuja ontologia flutua (como os mekard). Nesse contexto, o corpo nao é
apenas vivido. Mas também examinade. Sua forca, sua beleza, sua fertilidade e sua
capacidade ritual sio permanentemente verificadas, como se o corpo estivesse sempre
sendo posto a prova, por si mesmo e pelos outros.

Este artigo propoe pensar esse complexo cultural por meio do conceito de
antenticagio do corpo. Diferente de categorias como constru¢ao, formagao ou
performatividade, a ideia de autenticaciao enfatiza a necessidade de que o corpo seja nao
apenas moldado, mas também reconhecido como verdadeiro, legitimo e eficaz dentro de
uma determinada cosmologia. Isto é, exige uma relacao muito especifica entre verdade e
subjetividade. Essa veracidade, como iremos abordar, nio ¢ garantida, muito menos
estavel: ela é produzida cotidianamente, reafirmada em gestos, falas, siléencios e condutas.
E ¢é impulsionada nio apenas por humanos, mas também por agentes nio humanos,
especialmente os zekard ou os espiritos dos mortos.

A presencga dos mekard na vida ritual e cotidiana dos Canela revela com nitidez essa
logica de autenticagao. Ao mesmo tempo mestres de saberes tradicionais e ameagas
cosmologicas, os mortos colocam o corpo a prova: sua aproximagao exige preparacgao,
contencao e resguardo, pois representam uma instabilidade ontolégica permanente. Os
mekari funcionam como figuras-limite de verificagdo: aquilo diante do qual um corpo
precisa provar sua forma para nao se desfazer.

Essa articulagao entre praticas rituais, resguardo corporal e risco cosmologico sera
aqui abordada em dialogo com a nogao foucaultiana de c#idado de si. Embora formulada
em outro contexto, essa ideia ajuda a luminar o modo como os Canela produzem sujeitos
éticos por meio de regimes de atencdo, disciplina e autogoverno. Como mostraremos, o
cuidado de si, entre os Canela, é inseparavel da atengao ao corpo e de seu alinhamento
com uma ordem césmica em permanente negociacao.

Do ponto de vista metodolégico, este artigo nao deriva de uma pesquisa de campo
direta, mas de uma leitura analitica de etnogratias ja publicadas sobre os Ramkokamekra-

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922501. ago./dez. 2025. Dossié
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-

humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/cadernodcampos/index.



Caderno 4 Campos ISSN: 2595-184X ARTIGO

Canela - sobretudo os trabalhos de Rose-France Panet (2010) e Ana Caroline Amorim
(2008), em dialogo com as descrigdes classicas de William e Jean Crocker (1994). A
investigagao consiste, portanto, em um exercicio tedrico-etnografico de segunda ordem: a
partir da interpretacio desses materiais, busca-se compreender como as praticas de
resguardo, a relagdo com os mortos e os regimes de fabricagdo corporal articulam uma
forma propria de verdade e subjetivacio. O método, nesse sentido, ¢ menos o da
observacao empirica e mais o da escuta conceitual das etnografias, em que o texto
etnografico é tomado como campo e o conceito de autenticagio do corpo como
ferramenta de leitura.

Inicialmente, descreveremos a ontogénese corporal entre os Canela. Em seguida
analisaremos os regimes de resguardo, entendidos como tecnologias éticas. O que nos
levara entdo a estudar a relagdo ambigua com os mekard como operadores de risco. E,
finalmente, na dltima parte, aprofundaremos o conceito de autentica¢ao do corpo como
contribuicdo analitica a antropologia da corporalidade. Com isso, pretendemos oferecer
nao apenas uma descri¢io etnografica, mas também uma chave tedrica para pensar o
corpo indigena como campo de verificagao ontologica e ética.

2. 0S CANELA E A FABRICACAO DO CORPO

Entre os Ramkokamekra-Canela, povo Timbira oriental que vive no Maranhao, o
corpo nao é concebido como uma entidade biologica pré-dada, mas como um processo
ético e cosmologico de composicao continua. A autenticidade de um corpo - sua
legitimidade como corpo canela - depende da adesao a um regime coletivo de praticas de
resguardo, purificacao e cuidado. Mais do que um suporte da existéncia, o corpo ¢ o
proprio lugar da existéncia: é nele que se inscrevem vinculos, obriga¢des, verdades e riscos.

Essa concep¢ao nao se restringe a um momento especifico da vida, mas ao
contrario, acompanha o sujeito canela em toda sua existéncia. Desde antes do nascimento,
o corpo é pensado como uma matéria em formacao, sujeita a influéncias multiplas. A
gestagao, por exemplo, é entendida como resultado da contribui¢iao de diversos homens,
que, ao copularem com a mulher gravida, participam da constitui¢ao fisica e social do feto
com seu sémen. Como observa Panet (2010, p. 179), a crianca ¢é feita da mistura de
diversos homens, cada qual devendo depois zelar por ela por meio da observancia de
resguardos. Esses resguardos incluem absten¢Oes alimentares, sexuais € comportamentais,
cujo descumprimento pode afetar diretamente o corpo da crianca. A formagao corporal,
portanto, ¢ desde o inicio um empreendimento coletivo - e relacional. Como vai dizer a
autora:

O corpo canela ¢ construido a partir de resguardos sexuais, alimentares e
comportamentais, e implica a idéia de consubstancialidade, um dos ingredientes
do parentesco. Definida como a comunhao de substancias corporais, se expressa
na comensalidade e na convivialidade, como ja foi observado por Souza (2004).
Este corpo canela é construido com a intencio primeira de ser forte. E o ‘corpo
forte’ que comega a ser edificado, ainda no ventre (Panet, 2010, p. 2506).

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922501. ago./dez. 2025. Dossié
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-

humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/cadernodcampos/index.



Caderno 4 Campos ISSN: 2595-184X ARTIGO

Essa ontogénese relacional continua ap6s o parto. O corpo do recém-nascido exige
cuidados minuciosos: o umbigo deve ser resguardado, os alimentos introduzidos de modo
gradual e com vigilancia. Nao se trata apenas de proteger a vida biologica, mas de orientar
a substancia do corpo rumo a uma forma desejada. Como sintetiza Santos (2019, p. 192),
nao se trata de um corpo nascido pronto, mas de uma matéria que deve ser
cuidadosamente trabalhada para nao degenerar ou tornar-se inumana. O corpo da crianga
¢ poroso, instavel, vulneravel as influéncias externas - e, por isso mesmo, precisa ser
fechado, contido, domesticado.

Ao longo da infancia e adolescéncia, essa 16gica se intensifica. A formacgao do corpo
canela passa por uma série de praticas que visam fortalecer sua substancia e moldar sua
conduta. Comer bem, dormir bem, respeitar os resguardos e evitar certos
comportamentos sao formas de manter o corpo forte (capen) - uma nogao central na
cosmologia corporal canela. Como explica Amorim (2008), ser forte significa ser bem
tormado, integro, autocontido, capaz de participar dos rituais e de manter sua rede de
relacbes estavel. O corpo forte ndo ¢é apenas resistente; ele é confiavel, reconhecido,
ritualmente valido. Nas palavras da autora:

a nogao de corporeidade entre os Ramkokamekra é construida através da busca
constante pelo corpo forte e restabelecimento desse corpo, e da evitacao do
corpo fraco. Essa nogdao possui também uma conotacao simbélica, o corpo nao
¢ apenas individual, mas principalmente sociocultural (Amorim, 2008, p. 63).

Essas praticas nao operam isoladamente. Elas se articulam com um conjunto mais
amplo de condutas que regulam o desejo, a fala, o siléncio e a circulagao do corpo. O que
se come, o que se diz, com quem se dorme - tudo participa da economia do corpo. William
Crocker, em sua etnografia seminal, ja4 observava que a vida dos Canela ¢ permeada por
regras de conduta que governam o corpo com precisio e persisténcia, desde o nascimento
até a morte (Crocker; Crocker, 1994). Essas regras nao sao apenas restricoes, mas formas
de inscrever o corpo numa /dgica de continuidade: o corpo bem governado ¢ aquele que pode
atravessar os ciclos da vida ritual sem se romper. Essa concepcio se insere naquilo que
Seeger, DaMatta e Viveiros de Castro (1979) denominaram de “construcao da pessoa’ nas
sociedades indigenas brasileiras - um processo em que o corpo ¢ simultaneamente suporte
e signo da relacdo social. A autenticidade corporal, nesse sentido, ndao é apenas fisiolégica,
mas um modo de inscrever a pessoa em uma economia moral e cosmolodgica de vinculos.

A adolescéncia marca uma transicao importante nesse processo. Os rituais de
iniciagdo masculina - Pepyé e Pepkahak - retiram os meninos da convivéncia comum e 0s
submetem a regimes intensos de reclusao, privagao e sofrimento. Isolados do convivio
social, alimentando-se com parcimoénia, impedidos de falar, expostos a visoes e cantos dos
mortos, os iniciandos atravessam uma experiéncia liminar. Durante esse periodo os jovens
sao tratados como mortos-vivos. Essa passagem liminar - entre a infancia e a vida adulta,
entre o mundo dos vivos e o dos mortos - corresponde aquilo que Victor Turner (1969)
descreveu como o momento de liminaridade dos rituais de passagem. A suspensido
temporaria das hierarquias e a exposicdo controlada ao perigo produzem uma

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922501. ago./dez. 2025. Dossié
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-

humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/cadernodcampos/index.



Caderno 4 Campos ISSN: 2595-184X ARTIGO

reconfiguracao simbolica do corpo e de sua posicao social. Estio entre dois estados: ainda
nao homens, mas ja nio crian¢as. E nesse intervalo que o corpo ¢ reconfigurado: niao
apenas por meio da dor e do resguardo, mas pela travessia do risco.

A sexualidade, nesse percurso, ¢ uma dimensao especialmente sensivel. Ela ¢é
cultivada e celebrada, mas também fortemente regulada. H4 momentos proprios para o
exercicio do desejo e ha limites claros quanto a com quem, quando e como se pode desejar.
Como afirma Panet (2010), a sexualidade e o prazer nao sao desvinculados da construcio
da pessoa: eles sao modos de inscricio do corpo na ordem social e cosmolégica. O desejo
nao ¢é reprimido, mas educado. Ele deve ser moldado de acordo com o ciclo da vida, com
a posicao social do sujeito, com sua relagao com os outros corpos. Desejar mal - ou desejar
no momento errado - pode comprometer a integridade do corpo e a rede de vinculos que
O sustenta:

De acordo com Crocker, a masturbagao, para ambos os sexos, era estritamente
proibida. Uma garota era alertada por suas tias sobre as consequéncias de romper
seu himen (&xror: fina pele, papel). Meninas dificilmente ficavam sozinhas e eram
continuamente envolvidas em atividades domésticas, de forma que nio
encontrassem tempo nem lugar para se auto-acariciarem (Panet, 2010, p. 184).

Essa rede de vinculos ¢, alias, o que torna o corpo possivel. O corpo canela nao é
uma entidade individual, mas um no relacional: ele existe na medida em que ¢ sustentado
por aliangas, obrigacoes e afetos. Amigos formais (bolpin, compadre ou pintxwy, comadre),
parceiros sexuais e padrinhos rituais formam a teia de relacdes que faz o corpo ser o que
¢. Como sugere Panet (2010), os corpos nao existem isoladamente; eles sao feitos de
outros corpos, e essa dependéncia € tanto fisica quanto simbolica. Um corpo forte, nesse
sentido, é um corpo vinculado - um corpo que respeita e é respeitado, que participa e é
mantido.

Nos rituais publicos, esse corpo se torna visivel. A participa¢ao em dangas, cantos
e encenagoes ¢ uma forma de demonstrar que o corpo estd pronto, que passou pelas
provas, que suporta a exposi¢ao. A performance ritual é, assim, uma forma de veridic¢ao:
o corpo ¢ examinado, avaliado, legitimado. O canto ¢ forte, a danca ¢ precisa, 0 ornamento
esta correto - o corpo diz sua verdade através da forma. Nao ha separagio entre estética e
ética: a beleza do corpo esta em sua capacidade de se alinhar com a ordem do mundo.

Essa logica de fabricagio e verificacdo é permanente. O corpo pode adoecer,
fraquejar, se desalinhar. A autenticidade corporal ndo é uma conquista definitiva, mas uma
tarefa constante. A todo momento, o corpo esta sob risco - nao apenas de agentes naturais,
mas também de forgas relacionais e cosmologicas. Entre essas, os mekard, espiritos dos
mortos, ocupam lugar central. Embora humanos, eles representam um tipo de alteridade
perigosa, cuja proximidade exige resguardos severos. Sua presenca nos rituais é ambigua:
portam saberes, mas também ameacam. Evita-los é um ato de cuidado; enfrenta-los, uma
prova. Veremos mais sobre eles adiante.

Com base nesse panorama, propoe-se aqui a no¢ao de autenticagio do corpo como eixo

analitico. Autenticar o corpo, entre os Canela, ¢ submeté-lo a uma série de praticas que o

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922501. ago./dez. 2025. Dossié
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-

humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/cadernodcampos/index.



Caderno 4 Campos ISSN: 2595-184X ARTIGO

tornem reconhecido como legitimo - nao no sentido juridico ou metafisico, mas no
sentido ritual e existencial. A autenticidade nio esta “dentro” do corpo, mas se manifesta
no modo como ele ¢ cuidado, mantido, sustentado e performado. Em outras palavras, o
corpo verdadeiro é aquele que atravessa o mundo com forma, forca e disciplina.

3. PRATICAS DE RESGUARDO E CUIDADO DE SI

A autenticidade do corpo canela, como vimos, nio é um estado estavel, mas o
resultado de um trabalho continuo. Esse trabalho se realiza, em grande medida, por meio
das praticas de resguardo - um complexo sistema de contenc¢des corporais, alimentares,
sexuais e relacionais, cuja func¢ao é garantir a integridade fisica, moral e cosmolégica do
sujeito. Os resguardos nao apenas protegem o corpo do risco, mas o constituem como
corpo verdadeiro, isto é, como um corpo capaz de participar plenamente da vida social,
cerimonial e ritual.

Essas praticas ndo podem ser entendidas como meras prescri¢cées higiénicas ou
religiosas. Trata-se, antes, de um regime ético de formacao do sujeito, operado por meio
de técnicas corporais cuidadosamente reguladas. Em sua analise sobre a sexualidade entre
os Canela, Panet (2010) afirma que o corpo e o prazer siao disciplinados por regras que
nao apenas controlam, mas fabricam a pessoa. Isso significa que o sujeito canela emerge
de dentro de um campo de for¢as onde o corpo € simultaneamente objeto e instrumento
de verdade. O que se come, com quem se pratica sexo, o que se evita, quando se silencia
- tudo isso sao formas de se fazer alguém.

Esse entendimento aproxima-se, em muitos aspectos, da no¢ao de “cuidado de si”
elaborada por Michel Foucault em seus cursos do Collége de France ao longo dos anos 1980.
Ao examinar a ética greco-romana da constitui¢io do sujeito, por exemplo, Foucault
(2000, p. 15) observa que o cuidado de si implica um trabalho do sujeito sobre si mesmo,
por meio de praticas que envolvem disciplina, resguardo, memoria e exame. O sujeito nao
preexiste ao cuidado: ele se forma por meio dele. Entre os Canela, essa 16gica parece
ressoar em termos cosmolégicos: o sujeito so se torna canela a medida que se submete aos
regimes de resguardo que lhe permitem adquirir forma, forca e legitimidade.

Podemos dizer entdo que o resguardo nao é apenas uma regra, mas uma tecnologia.
Ele regula, em detalhes, o tempo, o espago e os fluxos do corpo. Ha alimentos proibidos
durante a gravidez, no pos-parto, antes e depois de rituais; ha comportamentos sexuais a
serem evitadas em certos periodos; ha modos de fala, de sono, de circulagao que devem
ser rigorosamente observados. A rela¢ao entre conduta e corporeidade é constante e
atravessa todas as fases da vida social canela. Qualquer descuido pode resultar em
consequéncias fisicas (doencas, infertilidade), sociais (conflitos, vergonhas) ou
cosmoldgicas (rompimentos de equilibrio com os mortos ou com os espiritos da floresta).
Essa associagao entre pureza corporal, controle dos fluxos e risco de contaminagido
encontra paralelo com as reflexdes classicas de Mary Douglas (1966) em Pureza e perigo, nas
quais o corpo opera como metafora das fronteiras sociais e morais. Entre os Canela, o

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922501. ago./dez. 2025. Dossié
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-

humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/cadernodcampos/index.



Caderno 4 Campos ISSN: 2595-184X ARTIGO

resguardo funciona de modo analogo, instituindo fronteiras entre estados de ser - vivos e
mortos, fortes e frageis, puros e vulneraveis. Como afirma Amorim:

Os tabus, as restricoes e os resguardos indigenas estio diretamente associados as
puni¢oes decorrentes de sua quebra, vindo a provocar enfermidades nos individuos. Essa
relacio da punicdo pelo nio cumprimento do tabu, tendo como consequéncia as
enfermidades, possui a caracteristica de perigo. (Amorim, 2008, p. 18)

Esse controle nao é apenas externo. Os sujeitos sao educados desde cedo para vigiar
o préprio corpo e o corpo dos outros. Criangas aprendem, por exemplo, a nao tocar
diretamente os alimentos dos adultos, a evitar contato com pessoas menstruadas ou de
resguardo, a conter gestos e¢ palavras diante de visitantes. Sdo formas precoces de
resguardo que moldam o corpo como superficie de inscricdo da ordem. Como aponta
Belaunde (2015), ao discutir os resguardos amazonicos, a disciplina corporal aparece como
técnica cosmoldgica: por meio dela, o sujeito se conecta e se distingue dos outros seres do
cosmos. Entre os Canela, isso se expressa com especial nitidez nos periodos de reclusio,
como durante os rituais de iniciagdo ou no puerpério.

No caso dos homens, a iniciagio é o ponto mais evidente de um regime
concentrado de resguardo. Durante semanas ou meses, os jovens vivem em reclusao, sob
vigilancia constante dos mais velhos, sem poder falar, olhar nos olhos, comer certos
alimentos ou ter contato fisico com outras pessoas. Trata-se de um periodo de
despossessao e reconfiguracao, no qual o corpo ¢ “desconstruido” para ser posteriormente
reconstituido como corpo adulto. Crocker e Crocker (1994) descrevem o processo como
um desligamento gradual do mundo infantil e sua substituicdo por uma nova disciplina
corporal.

Nas mulheres, o pés-parto ¢ um momento igualmente intenso de resguardo. A mae
deve seguir uma série de proibi¢es alimentares, evitar contato com certos parentes e
permanecer em espagos restritos, sob o risco de prejudicar nao s6 o bebé, mas também a
si mesma e aos outros membros da familia. Essas interdicoes, longe de serem apenas
impeditivas, tém uma fun¢ao formativa: sao elas que garantem a transicao segura entre
estados ontoldgicos instaveis. Como explica Santos (2019), o resguardo pds-parto ¢ uma
tecnologia de estabilizacdo da nova condi¢do da mulher como mae e do recém-nascido
como pessoa em formagao.

O que se v¢, portanto, ¢ que o resguardo nao ¢ uma suspensao da vida, mas uma
forma de intensificacao de sua qualidade ética. Ele concentra, em um tempo curto, os
principios que regulam a vida cotidiana em escalas mais diluidas: contencao, vigilancia,
alinhamento. E por isso que nio apenas iniciandos e parturientes precisam seguir essas
praticas: os adultos, de modo geral, vivem sob regimes constantes de autocontengao.
Comer algo “errado”, fazer sexo com alguém “proibido” ou agir de forma precipitada
pode comprometer nao sé a reputagiao, mas a propria saide. O corpo, entre os Canela,
reage ao erro - € sua resposta ¢é visivel.

Esse ponto ¢ importante: a veracidade do corpo nao é metaférica. Ela se manifesta
em sua propria condi¢ao fisica. A perda de forca, o adoecimento, a infertilidade ou a

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922501. ago./dez. 2025. Dossié
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-

humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/cadernodcampos/index.



Caderno 4 Campos ISSN: 2595-184X ARTIGO

tristeza sdo frequentemente interpretados como sinais de que algo foi feito de maneira
incorreta, de que um resguardo foi quebrado, uma alianca desfeita ou uma obrigacdo
negligenciada. Nesse sentido, o corpo é um operador de diagnostico social e cosmolégico:
ele revela, em sua materialidade, o estado do sujeito e da rede que o sustenta.

Essa concepcao desafia modelos biomédicos ocidentais, nos quais o corpo é muitas
vezes isolado de suas relagoes e tratado como um organismo autonomo. Nos Canela, o
corpo é sempre um corpo-em-relagdo, e o que nele se passa ¢ expressao de uma dinamica
que o ultrapassa. O corpo fala - ¢ sua fala ¢ interpretavel pela comunidade.

Nao se trata, entretanto, de um sistema de culpa ou punicao. O cuidado de si, nesse
contexto, ndo ¢ castigo, mas forma de atencio. E por isso que ele envolve nio apenas
interdi¢Oes, mas também gestos positivos: banhos, massagens, cantos, conselhos, escutas.
O corpo ¢é vigiado, mas também sustentado. Ha uma ética da mutualidade no cuidado, que
se estende da infancia a velhice. Cada um ¢, em certo sentido, guardiao do corpo do outro
- e isso ¢ o que torna possivel a continuidade da vida coletiva.

Podemos, portanto, compreender as praticas de resguardo entre os Canela como
formas de autogoverno cosmoldgico, em que o sujeito age sobre si mesmo para manter
sua condic¢ao de existéncia legitima. O resguardo corporal é, nesse sentido, uma técnica de
si - mas que opera em uma matriz nao individualista. O “si” é sempre plural, composto,
relacional. A for¢a de um corpo depende do comportamento de seus parentes, de seus
parceiros, de seus inimigos e dos mortos.

Essa complexidade exige uma leitura das praticas de resguardo ndo como codigos
morais ou listas de proibi¢cbes, mas como formas indigenas de ética pratica, nas quais
corpo, conduta e cosmologia se articulam para formar sujeitos viaveis. A autenticidade do
corpo ¢é o efeito de uma pratica - e essa pratica ¢ feita no cotidiano, nas minucias, nos
detalhes que escapam a grandes sistemas simbolicos. E nisso que reside sua forca: o
resguardo é a0 mesmo tempo banal e sagrado, comum e decisivo.

Essa secdo nos permite, assim, entender que o corpo canela nao apenas é formado,
mas ¢ mantido por meio de uma atengao constante. A verdade do corpo niao estd em sua
origem, mas em sua repeticao. Autenticar-se, nesse contexto, ¢ cuidar - cuidar de si, dos
outros, dos vinculos, dos mortos. No proximo tdpico, examinaremos justamente a
presenca dos mekard nesse sistema, nao como operadores de verdade, mas como figuras
liminares, no sentido de Victor Turner (1969), que colocam o corpo a prova e exigem sua
permanente contencao.

4. MEKARO, RISCO E AUTENTICIDADE

Nenhum corpo ¢ auténtico por si s6. Entre os Ramkokamekra-Canela, a condigao
de autenticidade corporal s6 pode ser sustentada por meio de um trabalho continuo que
de cuidado de si, que se traduz também em uma gestio de riscos ontoldgicos. Dentre
esses, um dos mais complexos e sensiveis diz respeito a presenca dos #ekard, os mortos,
cuja relacdo com os vivos ¢ marcada por ambiguidade, perigo e necessidade. Os mekard

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922501. ago./dez. 2025. Dossié
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-

humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/cadernodcampos/index.



Caderno 4 Campos ISSN: 2595-184X ARTIGO

nao sio apenas ancestrais: sao figuras liminares, nem plenamente humanas nem
inteiramente distantes, que habitam os intersticios da cosmologia timbira e colocam o
corpo dos vivos sob constante ameaca.

Entre os Canela, os mortos ndo desaparecem - eles permanecem proximos,
vigilantes, ativos. Sonhos, doengas, infortinios, etc., sio frequentemente interpretados
como efeitos da presenga ou interferéncia dos mekars. Apesar de sua condi¢do de
alteridade, os mortos compartilham com os vivos uma histéria, uma substincia ¢ um
destino. Todo sujeito canela, afinal, se tornara um kard (singular de mekari). Essa
continuidade tensionada entre vida e morte constitui um dos pilares do pensamento
cosmoldgico timbira. Essa tensdo entre mortos e vivos remete diretamente ao que
Manuela Carneiro da Cunha (1978) descreveu para os Krahd em Os mortos e os outros: o
sistema funerario e as relagdes com os ancestrais funcionam como espelho das concepgoes
de pessoa e de socialidade. Entre os Canela, os mekaré ocupam papel semelhante, mas
com uma diferenga decisiva: eles nio apenas representam os mortos, mas intervém
ativamente na estabilidade do corpo e de sua forma.

A ameaca representada pelos mortos nao reside apenas em sua diferenca, mas
sobretudo em sua proximidade. Eles estao dentro do mesmo mundo, mas deslocados em
sua estabilidade. Os mekard representam um ponto de risco ontologico, pois sua presenca
desorganiza os limites entre os estados de ser: podem adoecer, contaminar, desfigurar.
Eles nao sao predadores, como certos seres do xamanismo pan-amazonico, nem entidades
distantes como os mortos em tradicOes cristas: sao, ao contrario, humanos desfeitos, e é
justamente essa condicao que 0s torna perigosos.

A relagdo dos vivos com os mortos é, portanto, marcada por um paradoxo. Por um
lado, os mekard sio fontes de saber. Muitos dos cantos rituais mais importantes, cOmo
aqueles utilizados nos ritos de inicia¢do, sio aprendidos por meio deles segundo as
narrativas miticas. Esses encontros nem sempre sio voluntarios: ocorrem em contextos
de fragilidade, doengca, reclusao. Os mortos, entdo, ensinam - mas ao custo de expor o
corpo do vivo ao risco da desintegracdo. Os mortos sao mestres ambiguos: trazem
conhecimento, mas também desestabilizam quem os encontra.

Por outro lado, sua presenca exige resguardos severos. Nos ritos de iniciagdo, por
exemplo, os jovens sdo submetidos a um regime de resguardos justamente porque estarao
expostos aos zekard. A preparagao para esses encontros inclui dietas restritas, reclusao,
siléncio e vigilancia coletiva. Tudo isso visa fortalecer o corpo contra o contato, criando
uma espécie de barreira entre a substiancia viva e a presenca ambigua do morto, mas
também serve como sinal de respeito. A iniciagdo, assim, ¢ um momento limitrofe: o corpo
ainda nio ¢ plenamente formado, e sua exposi¢ao a0 mundo dos mortos é uma prova de
sua capacidade de resistir.

Esse regime de risco também estd presente em outras passagens criticas, como o
puerpério ou o luto. Mulheres que acabam de dar a luz sdo especialmente vulneraveis a
presenca dos mekard, razao pela qual devem evitar sair de casa, circular em certos espagos
ou comer certos alimentos. A vulnerabilidade do corpo feminino nesse contexto nao ¢é

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922501. ago./dez. 2025. Dossié
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-

humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/cadernodcampos/index.



Caderno 4 Campos ISSN: 2595-184X ARTIGO

vista como inferioridade, mas como uma abertura cosmologica que exige resguardo. Como
afirma Santos (2019), a mulher em pos-parto esta entre mundos: sua carne é porosa e deve
ser protegida para que nem ela nem o bebé se desfacam.

Os mekars, portanto, tem uma fungao de expor o corpo ao seu limite. Eles sio
operadores de risco, e ¢ essa funcao que permite compreender sua centralidade na logica
de autenticacao corporal. Um corpo que resiste a0s mortos, que suporta sua presenca sem
se desfazer, ¢ um corpo que se mostra verdadeiro - isto é, capaz de sustentar sua forma
diante da alteridade mais perigosa de todas: aquela que ndo vem de fora, mas de dentro da
propria continuidade humana.

Esse ponto é importante: os mortos sao perigosos nao porque sao radicalmente
outros, mas porque sao os mesmos, ou melhor, porque sio o que todos seremos. Uma
alteridade familiar. Eles espelham o futuro do corpo, sio reflexos do fim dltimo de todo
corpo vivo. Esse espelhamento, contudo, nio deve ser compreendido apenas como
metafora da finitude, mas como um principio cosmolégico de reflexividade. Diante dos
mekard, o corpo vivo se ve duplicado, reconhece em sua imagem aquilo que um dia sera e
aquilo que pode se tornar se falhar em seu cuidado. O corpo dos vivos contém, em
poténcia, a condicao dos mortos, assim como o corpo dos mortos conserva tracos da
forma viva. Ha, portanto, uma continuidade transformacional entre ambos, na qual a
passagem da vida a morte ndo rompe a forma, mas a desloca.

Ver-se no morto €, nesse sentido, uma experiéncia ética: ela recorda que a
consisténcia do corpo depende de um trabalho constante de contencdo e disciplina. O
morto devolve ao vivo a consciéncia de sua precariedade, fazendo do cuidado de si uma
tarefa permanente. Autenticar-se é, entdo, sustentar-se diante desse espelho instavel,
reafirmando a forma que resiste a dissolugao. A verdade do corpo nio estd em sua
durabilidade empirica, mas em sua capacidade de manter a forma e o vinculo que o fazem
existir - mesmo quando confrontado com aquilo que o ameaga desfigurar.

Nao se trata, contudo, de exorcizar os mortos. Eles nao podem ser eliminados, e
sua presenga ¢ parte constitutiva da cosmologia timbira. O que se busca ¢é criar meios de
relagdo que controlem sua agéncia, que limitem sua circulagao e que protejam os corpos
em formacdo. O canto, a pintura, o resguardo: sio todos modos de lidar com o risco,
formas de negociar com os mortos sem ser tomado por eles.

Ha aqui uma dimensao ética evidente. Lidar com os mekard exige saber o tempo, o
modo e a medida. Saber lidar com os mortos é, também, saber o lugar de seu proprio
corpo dentro do ciclo da vida. E esse saber pratico, situado e coletivo que permite que o
corpo se mantenha no mundo dos vivos - e que permaneca verdadeiro. A presenca dos
mekars, portanto, nao invalida a possibilidade de autenticacdo: ela a intensifica. A
autenticidade nao é a auséncia de perigo, mas a capacidade de manter a forma diante dele.
Nesse sentido, os #ekard sdo uma figura de verificagdo da consisténcia. O corpo que nao
cede a sua presenca ¢ um corpo que afirma sua forca.

Podemos entao pensar a autenticidade do corpo canela nio como um estado fixo,
mas como uma posi¢ao constantemente verificada em relagao a alteridades perigosas. Os
© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922501. ago./dez. 2025. Dossié

"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/cadernodcampos/index.




Caderno 4 Campos ISSN: 2595-184X ARTIGO

mortos, aqui, funcionam como testes liminares. Eles nao validam o sujeito, mas o colocam
diante de sua prépria instabilidade. O sujeito, por sua vez, precisa recorrer a todas as
praticas de si - resguardos, interdi¢oes, rituais, etc. - para sustentar-se.

Ao articular o risco representado pelos mekard as praticas de cuidado de si, torna-se
possivel entender a autenticidade como uma forma de resisténcia ontolégica. Autenticar-
se, nesse caso, nao é corresponder a um ideal, mas manter-se diferenciado daquilo que
ameagca dissolver a prépria forma. O corpo verdadeiro nao é aquele que vence a morte,
mas aquele que mantém sua integridade ao se deparar com ela.

No préoximo topico, examinaremos mais de perto o conceito de autenticacao do corpo,
articulando as dimensoes até aqui tratadas em uma formulag¢do tedrica que permita
compreender como praticas locais de resguardos e passagem podem ser pensadas como
formas indigenas de arte da existéncia.

5. 0 CONCEITO DE AUTENTICAGCAO DO CORPO

A partir dos elementos analisados nas se¢oes anteriores - os regimes de formacao
corporal, os resguardos cotidianos e o risco representado pelos mortos -, é possivel
consolidar uma proposta conceitual que organize o modo como os Ramkokamekra-
Canela constroem, regulam e mantém seus corpos como legitimos dentro de uma
cosmologia relacional. O termo que propomos para pensar esse regime € o de autenticagao
do corpo.

O conceito de autenticacdo se refere ao processo continuo pelo qual o corpo ¢é
verificado, reconhecido e sustentado como um corpo “verdadeiro”, ou seja, como um
corpo canela. Essa veracidade nio ¢ metafisica nem interior, tampouco biolégica ou
meramente simbolica. Ela emerge de uma pratica. Trata-se de uma verdade incorporada,
relacional e constantemente posta a prova, cujo reconhecimento depende tanto da
substancia que compdée o corpo quanto da forma como ele é cuidado, conduzido e
apresentado.

Nos contextos canela, a autenticidade corporal ndo é algo que se adquire de uma
vez por todas. Ela é, ao contrario, uma tarefa continua: requer resguardos apds o
nascimento, abstencao do sexo, disciplina na fala, vigilancia nos ritos. O corpo forte (capern)
¢ o efeito acumulado dessa aten¢ado minuciosa. A fabrica¢ao do corpo nao é apenas uma
questao de praticas, mas de reconhecimento: o corpo sé se torna verdadeiro quando o
outro o toma como tal.

Esse reconhecimento, por sua vez, nao se da apenas nos grandes rituais. Ele se
realiza no cotidiano: nos alimentos que se evita, nos siléncios que se mantém, nas pinturas
bem feitas, no canto bem entoado. O corpo verdadeiro é aquele que sabe se comportar,
se proteger e se mostrar - e, por isso mesmo, é sempre vulneravel. Essa vulnerabilidade,
longe de ser um defeito, é parte da propria condi¢ao simbélica do corpo, tal como sugeriu
José Carlos Rodrigues (1979) em O tabu do corpo. Embora nio se refere exclusivamente a
grupos indigenas, sua formulagao sobre o corpo como superficie moral e lugar de inscri¢ao

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922501. ago./dez. 2025. Dossié
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-

humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/cadernodcampos/index.



Caderno 4 Campos ISSN: 2595-184X ARTIGO

das interdi¢bes sociais permite um paralelo heuristico com o modo canela de produzir e
sustentar a forma corporal. Assim como nas sociedades estudadas por Rodrigues, entre os
Canela o corpo ¢ simultaneamente objeto de disciplina e fonte de sentido: nele se gravam
as regras, os limites e os riscos que definem a possibilidade de permanecer humano. A
autenticidade, portanto, ¢ também um modo de administrar essa exposi¢ao constante
entre a vulnerabilidade e a forma. Mesmo um corpo ja reconhecido pode se fragilizar,
adoecer, falhar. A autenticidade, portanto, ndo ¢ estatica: ela ¢ precaria, relacional e
reversivel.

Para dar conta desse regime de subjetivacao centrado na observancia corporal, ¢ util
recorrer ao conceito de cuidado de si, tal como formulado por Michel Foucault em seus
cursos do College de France, especialmente em A hermenéutica do sujeito (20006). Ali, Foucault
descreve o cuidado de si (epimzeleia heantor) como um eixo central das éticas greco-romanas,
nas quais a constitui¢ao do sujeito passa por uma série de praticas que articulam disciplina,
memoria, atencao e autogoverno. O cuidado de si é, portanto, uma pratica ativa pela qual
o sujeito se forma ao trabalhar sobre si mesmo.

Diferente de uma interioridade dada, o sujeito - para Foucault - é um efeito de
praticas éticas e técnicas. Ele nao nasce pronto, mas se constitui através de exercicios,
provagoes, contengoes ¢ exposi¢oes. Cuidar de si ¢, antes de tudo, conhecer os perigos,
vigiar os impulsos e governar os afetos. Essa definicdo, embora formulada para um
contexto filoséfico ocidental, ilumina com precisao o que esta em jogo nas praticas canela:
0 corpo, como vimos, ¢ governado nao apenas por proibi¢coes sociais, mas por um regime
complexo de resguardos e atencao que visa manter a integridade do sujeito.

No caso canela, esse cuidado ¢é sobretudo corporal e relacional. Ele nio diz respeito
a uma introspecc¢ao solitaria, mas a um conjunto de praticas situadas que envolvem o
corpo, os alimentos, o desejo, o tempo e os vinculos. Trata-se de um cuidado que se exerce
tanto individual quanto coletivamente, e que tem como horizonte nao apenas a vida
biolbgica, mas a permanéncia cosmolégica do corpo dentro de uma rede de relacées e
obrigacoes. Comer bem, dormir bem, calar-se no momento certo, saber evitar ou se
recolher sao maneiras de sustentar a forma do corpo e, com isso, a verdade do sujeito.

A autenticagdo do corpo, nesse sentido, pode ser entendida como a modalidade
especifica que o cuidado de si assume no interior da cosmologia canela. Autenticar-se é
cuidar de si - mas nio apenas para se tornar um individuo ético no sentido foucaultiano.
E cuidar de si para continuar sendo reconhecido como alguém, como corpo vilido, como
sujeito legitimo dentro de uma rede que é, a0 mesmo tempo, social e cosmologica.

Esse reconhecimento é sempre dependente de provas. A autenticidade corporal se
afirma diante de provas concretas: resistir ao sofrimento dos ritos de iniciagao, respeitar
os resguardos do parto, cantar bem nos rituais, suportar o contato com os mortos. O
corpo se mostra verdadeiro na medida em que atravessa essas situagoes sem se desfazer.
A pessoa s existe na medida em que ¢ reconhecida em sua corporalidade e na capacidade
de se manter na ordem do mundo. E essa manutencdo exige aten¢ao constante.

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922501. ago./dez. 2025. Dossié
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-

humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/cadernodcampos/index.



Caderno 4 Campos ISSN: 2595-184X ARTIGO

A figura dos mekard é central nessa logica. Como vimos, eles nio operam
diretamente a verdade, mas funcionam como vetores de verificacdo. Sua presenca impoe
ao corpo a necessidade de se manter integro diante de uma ameaga que é, a0 mesmo
tempo, externa e intima: os mortos sao outros, mas também sao os mesmos; sa0 O que 0s
vivos foram ou serdo. A autenticidade do corpo se manifesta justamente na capacidade de
resistir a essa ameaga - ou de manter-se sujeito diante da dissolugao.

Dito de outro modo: o corpo s6 ¢ verdadeiro porque se sustenta. E sustentar-se,
aqui, ¢ praticar um alinhamento entre substancia, forma e conduta. Esse alinhamento,
porém, nao ¢ dado nem garantido. Ele deve ser continuamente renovado por praticas
especificas - e ¢ esse regime reiterativo de cuidado, resguardo e exposi¢ao que chamamos
de autenticacio.

O termo tem ainda a vantagem de evitar certos limites das categorias mais
tradicionais na antropologia do corpo. Palavras como formagcao, construcio ou fabricagao
enfatizam, muitas vezes, o carater social e simbodlico do corpo, mas nem sempre dao conta
de sua dimensao verificavel, relacional e vulneravel. Ja o termo performatividade, embora
potente, tende a privilegiar a dimensao discursiva da ac¢do. A ideia de autenticacdo, ao
contrario, permite destacar o fato de que a verdade do corpo nao ¢ apenas representada:
ela ¢ posta a prova, continuamente, no modo como o corpo responde, se sustenta e ¢
reconhecido.

Em outras palavras: o corpo canela nao ¢ apenas construido. Ele é examinado. A
autenticidade é um efeito dessa prova - e a prova é sempre pratica, situada, corporificada.

Nesse contexto, autenticar-se ¢ afirmar-se como corpo viavel em um mundo que
exige disciplina, atencao e forma. O conceito que aqui propomos nao busca capturar a
totalidade da experiéncia corporal canela, mas oferecer uma ferramenta que permita
pensar a relagdo entre praticas de si, regimes de verdade e constituicao do sujeito a partir
do corpo - e ndo a despeito dele.

6. CONSIDERACOES FINAIS

O objetivo deste artigo foi propor uma contribui¢ao conceitual a antropologia da
corporalidade a partir do caso etnografico dos Ramkokamekra-Canela. Ao longo do
percurso, buscamos mostrar que, para esse povo timbira, o corpo nao ¢ uma realidade
biolbgica estavel, mas uma configuracao ética e relacional que demanda cuidado, disciplina
e reconhecimento. A autenticidade do corpo canela - ou seja, sua legitimidade como corpo
verdadeiro - niao é dada de antemao, mas precisa ser continuamente construida, testada e
sustentada.

Essa autenticidade se produz em um regime cotidiano de praticas que envolvem
alimentacdo, sexualidade, siléncio, reclusio e ritual. O corpo, entre os Canela, ¢ alvo de
vigilancia, mas também de investimento e cuidados. Desde o nascimento até a velhice, ele
¢ atravessado por provas que exigem do sujeito um engajamento ativo com as normas e

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922501. ago./dez. 2025. Dossié
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-

humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/cadernodcampos/index.



Caderno 4 Campos ISSN: 2595-184X ARTIGO

sensibilidades de seu mundo. O corpo ndo ¢é apenas o lugar da vida, mas o lugar da
verdade.

Foi com o intuito de dar conta desse regime especifico de verificagio continua da
corporalidade que propusemos o conceito de autenticagio do corpo. Diferente de categorias
como formacao ou performatividade, a nogao de autenticagdo permite destacar que a
verdade corporal nio é apenas construida ou representada, mas posta a prova em
contextos concretos e repetitivos, nos quais o sujeito deve manter sua integridade
ontologica diante de riscos e instabilidades. Ser um corpo verdadeiro, para os Canela, ¢
passar por essas provas.

As figuras analisadas ao longo do texto - os iniciandos, as parturientes, os jovens
em reclusio- sao todas expressOes dessa ética da existéncia que exige contengao e
consisteéncia. O corpo forte (capen) é aquele que sabe o momento de agir e o momento de
se recolher, que conhece os ritmos e os limites do mundo, e que mantém sua forma mesmo
quando exposto a forcas desestabilizadoras. Entre essas forgas, os mekard, espiritos dos
mortos, desempenham um papel central: ndo porque conferem autenticidade, mas porque
colocam o corpo a prova.

Essa prova, como mostramos, nao ¢é puramente simbolica. Ela tem efeitos
concretos: um corpo que falha nos resguardos adoece, perde forca, compromete seus
vinculos e sua posi¢ao social. Por isso mesmo, o corpo é um dos principais meios de
diagnéstico da vida ética entre os Canela. Seu estado revela, mais do que qualquer discurso,
a qualidade das relagoes que o constituem. A verdade, aqui, ¢ uma verdade encarnada - e,
a0 mesmo tempo, relacional.

Ao recorrer a nog¢ao foucaultiana de cuidado de sz, buscamos mostrar que esse regime
nao deve ser reduzido a um cédigo moral externo ao sujeito, mas entendido como uma
pratica ativa de constituicao da subjetividade. Tal como nas éticas antigas descritas por
Foucault (20006), o sujeito canela é aquele que se forma ao trabalhar sobre si mesmo. Esse
trabalho, entretanto, nao se da por introspec¢ao ou reflexdo, mas por meio do corpo: o
corpo com fome, com dor, com desejo, com ritmo. O corpo que guarda, que canta, que
se abstém.

Ao propor a autenticacio do corpo como categoria analitica, pretendemos dar
visibilidade a essa dimensao pratica, processual e relacional da verdade indigena. Longe de
sugerir um modelo normativo ou generalizante, o conceito busca nomear um modo de
verificagdo da existéncia que se da ndo apenas nas palavras, mas na materialidade. E, ao
taze-lo, oferece uma chave para pensar outras formas indigenas - e nao indigenas - de
produzir e sustentar sujeitos.

Essa proposta, por fim, convida também a repensar os modos como a antropologia
tem tratado o corpo. E possivel que, ao enfatizar a construcao simbolica ou a performance
cultural, tenhamos deixado de lado os regimes praticos e cotidianos de manuten¢ao da
forma corporal como forma de verdade. Talvez seja hora de nos voltarmos com mais
atencao para o modo como 0s corpos se sustentam - e nao apenas para como eles
representam ou significam. Ao propor a no¢ao de autenticagao do corpo, o argumento

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922501. ago./dez. 2025. Dossié

"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/cadernodcampos/index.




Caderno 4 Campos ISSN: 2595-184X ARTIGO

aqui desenvolvido pretende nao substituir, mas expandir as categorias classicas da
antropologia do corpo e da pessoa - como as de formacao, pureza e liminaridade -,
deslocando-as para um registro em que a verdade corporal se faz por meio de provas
reiteradas. A proposta dialoga, assim, com uma tradi¢ao etnografica que vai de Douglas e
Turner a Carneiro da Cunha e Seeger, mas busca situar o foco na produgio cotidiana da
forma corporal como pratica de verdade. No caso canela, autenticar-se ¢ manter-se forte,
e um corpo forte ¢ aquele cuja forma nao se desfaz diante dos mortos.

REFERENCIAS

AMORIM OLIVEIRA, Ana Caroline. Ritos, corpos e intermedicalidade: um estudo
sobre os Ramkokamekra-Canela. 2008. Dissertagao (Mestrado em Antropologia Social) —
Universidade de Brasilia, Brasilia, 2008.

BELAUNDE, Luisa Elvira. Resguardo e sexualidade(s): uma antropologia simétrica das
sexualidades amazonicas em transformacao. Cadernos de Campo, Sao Paulo, n. 24, p.
538-564, 2015.

CUNHA, Manuela Carneiro da. Os mortos e os outros: uma analise do sistema
funerario e da noc¢ao de pessoa entre os indios Kraho. Sao Paulo: Hucitec, 1978.

CROCKER, William H.; CROCKER, Jean G. The Canela: Kinship, Ritual, and Sex in
an Amazonian Tribe. Washington, D.C.: Smithsonian Institution Press, 1994.

DOUGLAS, Mary. Pureza e perigo: um ensaio sobre as no¢oes de poluicdo e tabu.
Lisboa: Edicoes 70, 1976.

FOUCAULT, Michel. A hermenéutica do sujeito. Edicao de Francois Ewald e
Alessandro Fontana, por Frédéric Gros; traducao de Marcio Alves da Fonseca e Salma
Tannus Muchail. 2. ed. Sao Paulo: Martins Fontes, 20006.

PANET, Rose-France de Farias. ‘I-MA A KUPEN PRAMY’: prazer e sexualidade entre
os Canelas. 2010. Tese (Doutorado em Antropologia Social) — Museu Nacional,
Universidade Federal do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2010.

RODRIGUES, José Carlos. O tabu do corpo. Rio de Janeiro: Achiamé, 1979.

SANTOS, Mariana Ribeiro dos. Sobre o nascer da pessoa indigena: uma analise
bibliografica de teses e dissertagoes acerca dos processos de gestagao, parto e pés-parto
indigenas. 2019. Trabalho de Conclusdo de Curso (Graduagao em Antropologia) —
Universidade Federal de Santa Catarina, Florianépolis, 2019.

SEEGER, Anthony; DA MATTA, Roberto; VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. A
construcdo da pessoa nas sociedades indigenas brasileiras. Boletim do Museu
Nacional, Rio de Janeiro, n. 32, 1979.

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922501. ago./dez. 2025. Dossié
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-

humanas". https://petiodicos.ufpa.br/index.php/cadernodcampos/index.



Caderno 4 Campos ISSN: 2595-184X ARTIGO

TURNER, Victor. O processo ritual: estrutura e antiestrutura. Petrépolis: Vozes, 1974.

Financiamento

Bolsista da Coordenagao de Aperfeicoamento de Pessoal de Nivel Superior — CAPES.

Recebido em 07 de junho de 2025
Aceito em 08 de janeiro de 2026

© Caderno 4 Campos. PPGA/IFCH/UFPA — Belém/PA. Volume 09, Numero II, €922501. ago./dez. 2025. Dossié
"Antropologias e Arqueologias do Extraordinario: interagéncias de encantados, visagens e alteridades outras-que-
humanas". https://petiodicos.ufpa.bt/index.php/caderno4campos/index.




